

المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كلية اللغة العربية بالرياض قسم الأدب

# شعر ابن الحاج النميري الغرناطي (٧١٣- ٧٦٨هـ)

دراسة في المضمون والشكل رسالة مقدمة لنيل درجة الماجستير في الأدب

إعداد

محمد بن علي بن محمد السنيدي إشراف

د/ عبد العزيز بن عبد الله العوّاد الأستاذ المشارك في قسم الأدب بكلية اللغة العربية العام الجامعي ١٤٣٠- ١٤٣١هـ



## القدمة

الحمد لله العلي الأكرم، الذي علّم بالقلم، علّم الإنسان ما لم يعلم، والصلاة والسلام على النبي الأعظم الذي أوتي جوامع الكلم، وبه دين الله قد خُتم، وعلى آله وصحبه أولي النهى والهمم، أما بعد:

فقد امتاز عصر بني نصر بن الأحمر في الأندلس ـ كما يرى بعض الباحثين ـ بالازدهار الأدبي؛ فقد كان ذا مكانة مرموقة في الحياة الثقافية والاجتماعية، ويدل على ذلك العناية التي حظي بها الشعر والشعراء من سلاطين غرناطة ومن مؤلفي كتب التراجم المعنية بشخصيات ذلك العصر، كما أن النقد في هذا العصر يعد إضافة ذات قيمة كبيرة إلى النقد العربي بوجود أعلام يمثلون النقد بمناهجه الفنية والتاريخية، مثل: حازم القرطاجني، ولسان الدين بن الخطيب، وابن خلدون (۱).

ويقوم هذا البحث على تقديم دراسة أدبية عن ديوان إبراهيم بن الحاج النميري، أحد أدباء تلك الحقبة.

وتولى جمع ديوانه الدكتور عبد الحميد الهرامة من مصادر مطبوعة ومخطوطة، فلابن الحاج ديوان مخطوط سماه: (مزاين أهل القصر) جمع فيه بعض قصائده التي امتدح بها سلطان غرناطة أبا عبد الله محمد الغني بالله بن نصر بن الأحمر، أما بقية قصائده ومقطعاته فقد بثها في بعض مؤلفاته، ككتابه الذي في الرحلات (فيض العباب)، وكتابه الآخر الذي حوى مذكراته، ومن أشعاره ما ورد في بعض مصادر الأدب والتراجم، سواء من مجايليه كابن الخطيب والصفدي أم ممن أتى بعده كالمقري.

\_

<sup>(</sup>١) انظر: اتجاهات نقد الشعر في الأندلس في عصر بني الأحمر(٦٣٥-٨٩٧هـ)، د.مقداد رحيم، المجمع الثقافي، أبوظبي، صـــ٢٣٣.

ومما يجعل هذه الدراسة ذات أهمية ظهور شعر ابن الحاج مجموعا مطبوعا، وهو الأديب المبدع الذي أعجب معاصريه (۱)، ويمتاز شعر ابن الحاج بجمعه بين السمو المضموني والقالب الفني الرفيع والتنوع الموضوعي، وهي سمات أدبية ظهرت في الديوان؛ فجعلته في مصاف الأدب ذي القيمة الفنية المرموقة.

ويعزز مكانة الموضوع غزارة الإنتاج الأدبي الذي توجّهت إليه بالدراسة؛ حيث الوفرة في عدد القصائد والأبيات؛ إذ احتوى المجموع الذي أخرجه الدكتور عبد الحميد الهرامة على ثلاثة وعشرين ومئة نصر (١٢٣) وأربعين ومئة وألفي بيت (٢١٤٠).

ثم إن تلك الحوافز الموضوعية قد وشّحتها بعض الدوافع الذاتية التي تزيدني ميلا صوب هذا الموضوع، من ذلك أن الأدب الأندلسي محط إعجاب المتذوقين واهتمام الدارسين، وقد كنت إزاءه في صف أهل التذوق، وأطمح لأن أكون مع المشاركين في دراسته، ففيه من التنوع والإبداع ما يجعل إنتاجاته جديرة بالبحث والدراسة، وأجدني ميّالا إلى الشعر أكثر من غيره؛ ففيه تجتمع العلوم والفنون العربية كالنحو والبلاغة والعروض، وله ميزة عن بقية الأجناس الأدبية؛ فهو مستودع الجمال والفن عند العرب.

وقد رأيتُ في ابن الحاج شخصية فذة متنوعة، وحياته مليئة بالأحداث والتحولات، ولم تستوف على رأيي على حقها من الاهتمام التام الذي يحفل بالفنون الأدبية التي أسهم فيها، وهي: الرحلات والسيرة الذاتية والشعر والترسل.

ويهدف البحث إلى المشاركة في مجال الدراسة الأدبية التي أصبحت رافدا مهما في تنمية الإبداع وإظهاره، والمحاولة في ضم لبنة إلى بنية دراسة الأدب الأندلسي التي ما تزال تشتد وتتنامى، وإعطاء القرن الثامن في

-

<sup>(</sup>١) انظر: الإحاطة في أحبار غرناطة، لسان الدين بن الخطيب(٧٧٦هـ)، تحقيق: محمد عبدالله عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٢، ٣٤٦-٣٤٥/١.

الأندلس مزيد عناية عبر علَم أندلسي متعدد الميول في العلم والأدب ، كما يهدف البحث إلى عرض الجانب الشعري من إبداع ابن الحاج الأدبي والكشف عن السمات والخصائص الفنية التي يقوم عليها.

ومع تلك الدوافع إلى دراسة شعر ابن الحاج فإنه لم يظفر بدراسة سابقة تحفل بهذا الإنتاج الشعري المتميز شكلا ومضمونا؛ وذلك عائد إلى حداثة ظهور الديوان، وأغلب ما توافر كان مركزا في التعريف به وبآثاره وذِكْر بعض إفاداته ومشاهداته من خلال كتابه الذي في الرحلة المسمى "فيض العباب" ومن ذلك ما يأتى:

1) "أبو إسحاق النميري الغرناطي".

وهو عنوان بحث كتبه عبد القادر زمامة، ونشره في العدد الثالث لمجلة المناهل الصادرة عن وزارة الشؤون الثقافية بالمغرب سنة ١٤١٠هـ، وفيه عرض لحياته وآثاره.

Y) "دواوين القرن الثامن الهجري بالأندلس تعريف واستدراك"

بحث كتبه الدكتور عبد الحميد عبد الله الهرامة، ونشر ضمن السجل العلمي لندوة الأندلس قرون من التقلبات والعطاءات بإشراف مكتبة الملك عبد العزيز العامة بالرياض ١٤١٧هـ، وقد عرّف بعدد من الدواوين المخطوطة لشعراء المئة الثامنة بالأندلس وبيّن ملحوظاته على بعض الدواوين المطبوعة للعصر نفسه، وكان ديوان ابن الحاج المسمى "مزاين القصر" أحد تلك المخطوطات، فوصف الباحث النسخة من حيث الخط واللغة والموضوعات.

٣) مقدمة ديوان إبراهيم بن النميري بقلم محققه الدكتور عبد الحميد الهرامة، وفيها إضاءات مهمة عن التعريف بالشاعر، ومصادر شعره، وذكر في ثناياها رأيه في المستوى الفني لشعره.

٤) مقدمة فيض العباب بقلم محققه د. محمد ابن شقرون، وفيها عرق بابن الحاج، واستخلص بعض إفاداته عن الأحوال السياسية والاجتماعية التي عايشها ابن الحاج خلال ارتحاله في بلدات المغرب.

وقد اقتضت الدراسة العلمية تقسيم الرسالة بعد المقدمة إلى تمهيد وأربعة فصول وخاتمة، فأما التمهيد: ففيه توطئة للموضوع بالحديث عن شخصية البحث من خلال:

- ا. بيئة الشاعر: ويتناول الأحوال السياسية والاجتماعية والثقافية لعصر بنى الأحمر.
  - حياته: ويعرض مولده ونشأته وتعليمه ورحلاته وأعماله وآثاره ووفاته.
- ٣. العوامل المؤثرة في شعره: وفيه استنطاق لروافد الشعر التي غذت الإبداع عند ابن الحاج بالنظر إلى ثقافته وحياته وعصره وبيان أثرها في إنتاجه الشعري.

وأما الفصل الأول: فعنوانه (الموضوعات)، وقد وزّع وفق تقسيم أساس في النظر العربي القديم للشعر، وهو الأغراض، فوُزّعت مباحث الفصل على الموضوعات التي نظم فيها ابن الحاج شعره، وهي:

المبحث الأول: المدح.

المبحث الثاني: الغزل.

المبحث الثالث: الوصف

المبحث الرابع: الرثاء.

المبحث الخامس: الحكمة.

وعند كل موضوع أذكر نصيبه من الديوان من ناحية الأبيات أو النصوص التي اختص بها على وجه التقريب، وكذلك الأشخاص الذين دارت الأغراض حولهم خاصة المدح والرثاء، وأذكر بعض المعاني التي حواها، مع بيان سماتها من حيث الجدة والقدم والعمق والسطحية والسمو والضعة

وأما الفصل الثاني: فعنوانه (البناء اللغوي) وجاءت مباحثه وفق المستويات اللغوية التي انتهت إليها العلوم اللسانية، على النحو الآتي:

المبحث الأول: المستوى الصوتى.

المبحث الثاني: المستوى التركيبي.

المبحث الثالث: المستوى الدلالي

وتلك المستويات تعد أصول اللغة في النظرية التوليدية والتحويلية.

فأما المستوى الصوتي فأدرسه من حيث الأثير الداخلي، بدءا بالحرف ثم الكلمة، فالحرف أقف على المكرر منه كما أتتبع أحرف المد والصفير والهمس التي تضفي على النص أثرا نفسيا، وفي الكلمة والبيت أتناول التكرار وبعض فنون البديع اللفظي: كالجناس ورد العجز على الصدر، كما سعيت إلى أن أفيد من الدرس البلاغي الذي استفتح مسائله بعيوب الفصاحة، وهي تدور في معظمها على النشاز الصوتي.

وأما المستوى التركيبي فأدرس أهم الظواهر التي تميّز بها التركيب في شعر ابن الحاج، وهي ظواهر مستخلصة في بعض ما حملته نظرية النظم للجرجاني المؤسسة للبلاغة العربية في علم المعاني، من حذف وتقديم وتأخير وغيره، وهي من القوانين التحويلية التي يمكن أن توّلد عددًا غير محدود من التراكيب.

وأما المستوى الدلالي فقد درست فيه المحتوى المعنوي من خلال مرجعياته التي يُحال مدلول لفظ ما إليها، ومن حيث علاقة المدلولات بعضها ببعض في النص مفيدًا من نظرية الحقول الدلالية

وأما الفصل الثالث فعنوانه (التصوير الفني). وفيه مبحثان هما:

المبحث الأول: أنواع الصورة، وفيها دراسة للصور التي شكلها ابن الحاج في ذهن المتلقي سواء أكانت تقريرية أم كانت تشبيهية أم كانت مجازية صنعها خيال الشاعر عبر مجاز التشبيه "الاستعارة"، وهنا أعرض للسمات التي تزيد في ظهور الصور: كالتشخيص والتجسيم.

المبحث الثاني: مصادر الصورة، وهي مقسمة إلى عدة منابع، أظهرها وأكثرها الطبيعة، ثم ما حوته تلك الطبيعة من مثيرات تصويرية حية، يضاف إليهما المصدر الإنساني بجوانبه الشخصية والاجتماعية والحضارية. وأما الفصل الرابع فعنوانه (الموسيقا) ومباحثه هي:

المبحث الأول: الأوزان، حيث أعرض للقوالب الإيقاعية لأشعار ابن الحاج من قصائد ومقطعات، وبحور تامة ومجزوءة، كما أذكر الأبحر التي كانت جاء عليها شعره، ودلالة ذلك على موقعه بين الاتجاهات الأدبية إزاء الشكل الشعري، مع تلمس علاقة إيقاع النص بالحالة الشعورية والمعنوية للشاعر، وأذكر أبرز الضرورات الشعرية في شعره وأسعى إلى بيان المقبول منها والقبيح.

المبحث الثاني: القوافي، وفيه أبيّن أنواع القافية لدى الشاعر من متواتر ومتدارك ومتكاوس، كما أذكر أجزاءها كالروي والوصل والردف والسناد والدخيل، وأدرس ما ظهر من عيوب القافية في شعره.

ويلي فصول الرسالة الخاتمة: وفيها خلاصة البحث وأبرز النتائج والاقتراحات. ثم يأتي ثبت المصادر والمراجع، وجاء سردها مصدرا باسم الكتاب ثم اسم المؤلف ثم بقية بياناته التوثيقية، وتنتهي الرسالة بفهرس لموضوعاتها حسب الصفحات.

ويسير البحث في جانبه التحليلي بإذن الله على المنهج الفني الذي يُعنى بمكونات النص وقراءته قراءة جمالية، ويفيد من علوم اللغة من صرف ونحو وبلاغة وعروض وقافية، وكذلك ما يحفل به علم اللغة الحديث من مسائل لسانية، ويستعين ما أمكن ذلك بآراء النقاد، كما ينهل البحث من المناهج الأخرى ما يراه لازما خاصة المنهج التاريخي؛ فهو يسهم في تجلية دلالات النص بربطها بالواقع حولها، ويوضح الأطوار والمراحل التي تنقل بينها شعر ابن الحاج عندما يقرن بزمنه، ويمنع من المجازفة بالحكم على تفرد

الشاعر بشيء من الملامح الفنية والموضوعية التي قد تكون أمرا مشتركا مع غيره تأثر فيه ولم يكن مبدعا له.

وأما جانبه التوثيقي فقد حرصت على توثيق المعلومة ببيان موضعها من مصدرها بالهامش، وأتيت ببياناتها المتوافرة كاملة عند ذكرها أول مرة، ثم أكتفى باسم الكتاب وموضع المعلومة منه إذا تكرر الرجوع إليه، ولا يُستثنى من ذلك غير القرآن الكريم الذي تقرن آياته باسم السورة ورقم الآية في المتن، وأما الحديث الشريف فقد سرت على ما يسير عليه الباحثون إذ يذكرون رقمه من مصدره من الصحاح وغيرها في الهامش دون إضافة بيانات أخرى، ولم أستقص مواضعه في كتب السنة جميعها وإنما أكتفى بأحدها خاصة إذا كان من الصحيحين، وفي ترجمة الأعلام اقتصرت على معاصرى الشاعر الواردين في شعره؛ لأنى رأيت في هذا خدمة للنص بكشف إحالات الخطاب الشعري، ولأن تلك الشخصيات غالبا أقل شهرة من غيرها فهى أحوج للتعريف من الشخصيات المشهورة في التاريخ والأدب التي يستدعيها الشاعر، ولكي لا يثقل البحث بالهوامش، ويكون التعريف عند أول ذكر للشخصية في البحث، وفي شرح الغامض من الكلم سعيت إلى إيضاح ما أمكن في الحاشية ناسبا الإيضاح إلى مصدره من معاجم اللغة. ولم يكن طريق البحث ذُللا بل شابه ما ضيّق مسالكه أحيانا، فقد زاحمت ظروف العمل النشاط البحثي، لكن بفضل الله سبحانه وتعالى

ومن فضله ـ عز وجل ـ أن أكرمني بمن كان يدفعني إلى السعي لإنجاز رسالتي، وأولهم والدتي ـ حفظها الله ـ ووالدي ـ رحمه الله ـ اللذين كانا يبعثان في نفسي الجد في طلب العلم، وكذلك أشكر زوجي وأسرتي على تحفيزهم إياى حتى أواصل وأصابر.

أمكنني تجاوز ذلك.

وأشكر الدكتور الفاضل صالح بن محمد السنيدي، وأخوي الكريمين الدكتور صالح والأستاذ الدكتور عبد الرحمن، على ما بذلوه من نصح وتوجيه ومشورة.

وأزجي كلمات الشكر - وهي دون ما يستحق - إلى الدكتور/ عبد الغزيز بن عبد الله العوّاد الذي أرى صدى فضله يتردد في جميع خطوات البحث، فقد أفاض علي من علمه ووقته ودماثة خلقه ما جعلني أرد بالعزيمة خواطر الفتور، وأشكر الأستاذ الدكتور/ عبد الرحمن الهليّل الذي كان مرشدي إلى تسجيل الموضوع على ما قدّم من جهد ووقت وإرشاد.

وأتوجّه بالشكر إلى جامعة الإمام وإلى كلية اللغة العربية وقسم الأدب ـ رئيسًا وأعضاء ـ وما ينبثق عنه من لجان لتسجيل الموضوع وإقرار الخطة ومناقشة الرسالة نظير ما يقدم من توجيه للرأى والعمل.

وأسأل الله أن يجعل عملي خالصا لوجهه الكريم ثم في خدمة لغة القرآن العظيم، وأن يغفر زللي، وينير دربي، إنه سميع مجيب.

# التمهيد

# ١. بيئة الشاعر:

الحال السياسية، الحال الاجتماعية، الحال الثقافية.

# ۲.حیاته:

اسمه ونسبه، كنيته ولقبه وشهرته، أسرته، نشأته وتعلمه، أعماله في المغرب ورحلاته إلى المشرق، اعتزاله للناس، عودته إلى الأندلس، وفاته، آثاره.

# ٣. العوامل المؤثرة في شعره: أ) ثقافته.

ب)رحلاته.

ج) صلاته بحكّام عصره

#### ١. بيئة الشاعر.

عاش ابن الحاج النميري الغرناطي في الأندلس في عصرها العربي الأخير، وهو عصر بني نصر بن الأحمر في القرن الثامن الهجري، وفيما يأتي سأستعرض إن شاء الله الأحوال السياسية والاجتماعية والثقافية:

#### • الحال السياسية:

في سنة ٢٠٩ه كان ملك قِشْتالة يعد العدة لمعركة فاصلة مع دولة الموحدين التي كانت تضم بلاد المغرب وبقايا الأندلس؛ فالتقى بأبي عبد الله محمد الموحدي الملقب بالناصر، في حصن العقاب إلى الجنوب الشرقي من حصن الأرك، وهُزِم الناصرُ هزيمة مُرة (۱۱)، ولم تدُر السنة حتى توفي؛ ربما كمدا من نتيجة المعركة التي صارت نذيرا بتضعضع الدولة الموحدية وانهيارها (۱۱)، وخلفه ابنه ثم أخوه، ومن هذا الحدث بدأ الانشطار يعمل في كيان الدولة، إذ عظم شأن بني مَرِين في المغرب الأقصى سنة ١٦٤ه واستولوا على فاس ومكناس ثم على سلا والرباط ودخلوا مراكش، كما أعلن والي الموحدين على تونس استقلاله، وإنشاء الدولة الحفصية سنة ٢٢٣هه، ثم استقل بنو زيان بتلمسان (المغرب الأوسط) سنة ٣٣هه (۱۱)؛ لتكتب هذه الدول النهاية لدولة الموحدين في المغرب.

وعلى النسق نفسه تتابع انفصال المدن والأقاليم في الأندلس مما سهل سقوطها في قبضة النصارى، إذ ثار المتوكل بن هود سنة ٦٢٥هـ بمرسية، وملك بعض مدن الأندلس: قرطبة، وإشبيلية، وغرناطة، لكن ملكه سرعان ما تبدد؛ فلم تكن قدراته بمستوى التحدى ((لغلبة الخفة عليه...

<sup>(</sup>١) انظر: المعجب في تلخيص أحبار المغرب، عبد الواحد المراكشي (٢٤٧هـ)، تحقيق: محمد سعيد العريان، لجنة إحياء التراث الإسلامي القاهرة ١٣٨٣هـ ١٩٦٣م، صــ ٤٠١.

<sup>-</sup> التاريخ الأندلسي، عبد الرحمن الحجي، دار الاعتصام ط١ القاهرة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣م، صــ٤٦٤، ٢٩٢. (٢) انظر: التاريخ الأندلسي، صــ ٤٩٨.

ونشاطه إلى لقاء الأعداء من غير كمال استعداد.))(۱) فقرطبة أخذها منه ملك قشتالة ٣٣٦هـ، وإشبيلية أخذها أيضا سنة ٤٦٦هـ، أما غرناطة فقد آلت إلى محمد بن يوسف بن نصر المعروف بابن الأحمر(٢) سنة ٣٦٥هـ مع بلدات أخرى(٢)؛ لتحافظ على البقية الجغرافية والتاريخية للعرب في الأندلس حتى سنة ٨٩٧هـ.

وهكذا اقتصر الوجود الإسلامي العربي في الحيز الجنوبي من الأندلسي مدة تزيد على قرنين ونصف، تولى الحكم فيها أبناء ابن الأحمر، بعدد يربو على العشرين سلطانا، متخذين غرناطة مقرا، ومن دولة بني مرين في بلاد المغرب سندا وحليفا، كما كان المرابطون والموحدون من قبل، وخلال هذا العصر كانت على حدودها ثلاث ممالك نصرانية: البرتغال، وقشتالة، وأرغون، فأما الأولى فقد كانت تعمل على ضم الأراضي الجنوبية في ولاية الغرب، وأما الأخريان فقد كانتا تتعاونان على مهاجمة الدولة الإسلامية الباقية، وعلى هذا الخط سارت الأمور حتى العصر الحديث إذ في الأندلس الآن دولتان: إسبانيا (من اتحاد مملكتي قشتالة وأرغون)، والبرتغالُ (ن).

-

<sup>(</sup>١) الإحاطة في أخبار غرناطة، ١٢٩/٢.

<sup>(</sup>٢) هو محمد الغالب بالله بن يوسف بن محمد من آل نصر بن الأحمر الخزرجي الأنصاري، (٥٩٥-٢٧٦هـ) مؤسس دولة بني الأحمر في الأندلس، بعد أن ثار على ابن هود واستولى على حيان سنة ٢٦هـ ثم غرناطة ٥٣٥هـ، وتحالف مع الدولة المرينية في المغرب على قتال الإسبان، وظل مستقر الحكم مرهوب الجانب حتى توفي. انظر: اللمحة البدرية في الدولة النصرية، لسان الدين بن الخطيب، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٣، ١٤٠٠هـ، صح٢١٥-٤، الإحاطة، ٢/٢هـ١، الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، ط٥، ١٩٨٠م، ام، ١٥٠٠/٠

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق، ص٥٢٥.

#### الحال الاجتماعية:

ولم تمنع نارُ الحرب وقلاقلُ الأحداث غرناطة من المحافظة على شأوها الحضاري؛ فقد ورثت ما بقي من حضارة الأندلس؛ حيث إنها جاءت آخر العصور يسبقها عدة أعصر وضعت بصمتها على الأندلس، وهى:

- العصر الأموي: بحقبه المختلفة من عهد الولاة وعهد الإمارة وعهد الخلافة، وفيه نزح كثير من العرب خاصة أهل الشام، وفيه تأسست النهضة الأدبة.
- عصر الطوائف: تخلخل التماسك السياسي مع ازدهار في الحركة الأدبية، وكثر الشعراء والشواعر، وشاع فن الموشح.
- عصر المغاربة: يشمل المرابطين والموحدين الذين جاؤوا غوثا للأندلس، وتميز العصر بالحماسة الدينية والجهاد، وضعفت الحركة الأدبية، ونشط الزجل العامي (۱)

وقد احتوت الأندلس منذ فجر الفتح الإسلامي وعلى مدى القرون المتعاقبة على مزيج عرقى يتألف مما يلى:

- العرب: وقد انتقلوا إليها على هيئة جماعات وقبائل، فأسهموا في الذود عنها وفي تقوية الحكم الإسلامي بها، وفي تعريب الأندلس، وقد تمسكوا بأصلهم العربى واحتفظوا بأنسابهم وفخروا بها حتى آخر أيامهم.
- البربر: وفدوا من المغرب مشاركين للعرب في الفتح والهجرة، فقدموا إليها بكثرة مع فتح الأندلس سنة ٩٢هـ وكذلك في الأعصر التي ساندت فيها بلاد المغرب بلاد الأندلس في مواجهة النصارى حيث كانت دول المرابطين والموحدين وبنى مرين على التتابع التاريخي عونا ومددا
- الإسبان: وهم أهل البلد الأصليون وقد نوّعهم الفتح الإسلامي فمنهم المسالمة أي من أسلم منهم، وفئة أخرى بقيت على دينها لكنها تعربت في ألسنتها، وكلا الفئتين تمثل حلقة اتصال بين الأندلس وأوربا، وهذه علامة

\_

<sup>(</sup>١) انظر: في الأدب الأندلسي، د. جودت الركابي، دار المعارف، القاهرة، صـ٣١، ٣٠.

على تطور مفهوم العروبة من عربية النسب إلى عربية اللغة والثقافة، ومنهم قليل لم يتغير عما هو عليه لغة ودينا فسموا عجم الأندلس<sup>(۱)</sup>.

- اليهود: وهم أقلية وقد تحسنت أحوالهم بمقدم المسلمين وزال عنهم الاضطهاد الدينى الذي عانوه.
- الصقالبة: وهم الشعوب التي كانت تقطن الأراضي الممتدة من الآستانة وبلاد المجر، وهاجر بعضها إلى الأندلس، وكانوا موجودين قبل الفتح بسبب الرق الذي يجلبه اليهود إلى الأندلس من تلك النواحي، وهم قلة وكانوا كالمسالمة والمستعربين من الإسبان في ربط الثقافة الأوربية بالثقافة العربية الإسلامية
- المولدون: ما لبثت أغلب تلك العناصر أن تداخلت ونتج عنها هذه الفئة التي أتت من المصاهرات (٢)

ولذلك كانت شخصية الأندلسي فريدة تجمع ألوانا من طبائع أعراق بشرية متعددة، فقد نقل المقري ما يلي في وصف الأندلسيين: ((وأهل الأندلس عرب في الأنساب والعزة والأنفة وعلو الهمم وفصاحة الألسن وطيب النفوس وإباء الضيم وقلة احتمال الذل والسماحة بما في أيديهم والنزاهة عن الخضوع وإتيان الدنية، هنديون في إفراط عنايتهم بالعلوم وحبهم فيها وضبطهم لها وروايتهم، بغداديون في ظرفهم ونظافتهم ورقة أخلاقهم ونباهتهم وذكائهم وحسن نظرهم وجودة قرائحهم ولطافة أذهانهم وحدة أفكارهم ونفوذ خواطرهم، يونانيون في استنباطهم للمياه ومعاناتهم لضروب الغراسات واختيارهم لأجناس الفواكه وتدبيرهم لتركيب الشجر وتحسينهم للبساتين بأنواع الخضر وصنوف الزهر، فهم أحكم الناس لأسباب الفلاحة)(\*\*)

<sup>(</sup>١) انظر: السابق، صـ٥٦.

<sup>(</sup>۲) انظر: الشعر الأندلسي في ظلال الخلافة الأموية، د. عبد العزيز العواد، ، مطابع بحر العلوم، الرياض، ط١، ٢٠١هـ.، ١٩٨٢م، ص ٤٩ـــ ٥٩.

<sup>(</sup>٣) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، أحمد بن محمد المقري التلمساني(٤١هـ)، تحقيق: حسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٠٠٨هـ، ١٩٨٨م، ٣/ ١٥٠ـ ١٥١

وأورد أيضا: ((صينيون في إتقان الصنائع العملية وإحكام المهن الصورية، تركيون في معاناة الحروب ومعالجة آلاتها والنظر في مهماتها))(())، ويصح أن يعد هذا الوصف وما حواه من ضروب الأعراق والطبائع انسياقا مع التلوين الأدبي المتخيل الذي يشحذه جو الوصف والمفاخرة، وليس من الاستقصاء المعرفي في شيء ، لكن اجتلاب تلك الأوصاف من جهات متعددة تدل على ذهن متقبل لكل آت نافع في بناء الشخصية الأندلسية، ولم يحل دونه ما انشغل به الذهن المشرقي في بعض مباحثه حول الفكر الشعوبي.

وقد حرص بنو الأحمر على ترك بصمة تشهد بمدنيتهم واهتمامهم بالعلوم والعمران؛ وكانت غرناطة قبلهم وقبل الفتح الإسلامي مدينة صغيرة وبمرور الزمن توسعت ثم صارت من إمارات الطوائف ثم ضمت أيام بني الأحمر الطرف الجنوبي من الجزيرة الأندلسية (٢)

#### • الحال الثقافية:

إن تلك الهجرات التي استقرت بمملكة غرناطة جلبت معها هجرة

(٢) انظر: التاريخ الأندلسي، صــ١٨٥.

<sup>(</sup>۱) السابق ۱۵۱/۳

<sup>(</sup>٣) انظر: مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، د. أحمد محمد الطوحي، مؤسسة شباب الجامعة الإسكندرية د.ط ١٩٩٧م، صــ٧١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق، صـ٧٠.

العلماء والأدباء، وجعلت من غرناطة ((مستودع تراث الأندلس القومي والسياسي ومستودع الحضارة الأندلسية والتفكير الأندلسي))(())، وقد اهتم حكامها بعد استقرار سلطانهم - أي بعد عهد المؤسس محمد بن يوسف بن نصر - بدءا من تاليه محمد الفقيه برعاية العلماء والشعراء، وقد عرف بالفقيه لدراسته الفقه (())، وتبلغ العلوم نشاطا كبيرا على عهد أبي الحجاج يوسف () الذي أنشأ عام ٥٠٧ه المدرسة النصرية، ودرس فيها كبار علماء الأندلس وحبسوا عليها كتبهم وأوقفت عليها أوقاف جليلة (أ)، وهي أول مدرسة بتاريخ غرناطة وربما في الأندلس لأن أهلها كانوا يتلقون العلم في المساجد أو بيوت العلماء (())؛ فبقي للعلوم ازدهارها، وتوالى ظهور الأعلام في غرناطة، واعتاد الغرناطيون الذين كانوا يسافرون إلى المشرق وكذلك غرناطة، واعتاد الغرناطيون الذين كانوا يسافرون إلى المشرق وكذلك المغرب أن يكتبوا عن انطباعاتهم عن رحلاتهم ويضمنونها أخبارا وتراجم عن مشاهير الشخصيات التي يلتقونها (())، وكان لابن الحاج الغرناطي رطتان مشرقية ومغربية.

وبسبب الأحداث الجسام التي صاحبت قيام مملكة غرناطة تحول علم التاريخ من مجرد ذكر للأحداث إلى نوع من التاريخ الفلسفي والاجتماعي كما عند ابن خلدون(٨٠٨هـ)(٧)

<sup>(</sup>١) في الأدب الأندلسي، صـ٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر عصر الدول والإمارات: الأندلس، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة ط٣، صـ٩٦.

<sup>(</sup>٣) هو من السلاطين الذين عاصرهم ابن الحاج النميري وخصّه بإحدى المدائح، ولد سنة ٧١٨ هـ، وهو سابع ملوك بني الأحمر، تولى سنة ٧٣٥هـ، وخاض حروبا عديدة مع الإسبان، ومات قتيلا سنة ٧٥٥هـ، انظر: اللمحة البدرية، صـ٧١-١١١، الأعلام ٢١٧/٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: عصر الدول والإمارات: الأندلس، صـ٧٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، صـ٣٦٧، ٣٦٧.

<sup>(</sup>٧) انظر: السابق ٢٣٦.

ويقال إن العلوم العقلية كالرياضيات والفلك والكيمياء قد أصابها الركود<sup>(۱)</sup>، لكن يتضح من الآثار العمرانية ما يدل على أن سلاطين غرناطة أغرموا بها كثيرا لضرورات التوقيت وعمليات التشييد والبناء، كما عرف الغرناطيون الساعة الرملية "المنكانة"، وللحاجة الحربية عرفوا مدفع البارود (۱)

وفي الطب ظهرت مؤلفات طبية مثل كتاب لابن الخطيب عن الأمراض والحميات والجراحة ورسالة ابن خاتمة(٧٧٠هـ) في وصف وباء الطاعون (يصف العدوى وأسبابها ومرض الطاعون وصفا طبيا)) (أ)، وقد نجح أطباء غرناطة في علاج أدواء بالتدخل الجراحي مثل: استخراج الماء الأزرق من العين، وعلاج المصابين في الحروب، وفي التحليل الطبي، وفي إنشاء النقاهات ومن أهم صيادلة الأندلس محمد بن السراج الغرناطي (٧٢٩هـ) الذي ألف في الأدوية والأعشاب كتبا كثيرة (٥).

أما الأدب فقد ((سطع بلاط دولة بني الأحمر بتقاليده الأدبية الزاهرة على غرار ملوك الطوائف))<sup>(7)</sup>، وكانت الفصحى هي ما يستعمل في المراسلات الرسمية وفي الشعر<sup>(۷)</sup>، وظهر من حكامهم قرض الشعر وظهر في مجالسهم ومن بعض ملوكهم ووزرائهم وعلية القوم إسهام في نقد الشعر<sup>(۸)</sup>، ومن احتفائهم بالنظم أنهم يكتبون ما جاد منه منقوشا في القباب وجدران القصور ومطرزا في الثياب السلطانية<sup>(۹)</sup>، وقد نبغ الغرناطيون في قرض

(١) انظر: في الأدب الأندلسي، صـ٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، صــ٣٦٩ـــ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) عصر الدول والإمارات: الأندلس، صـ.٨٠

<sup>(</sup>٤) انظر: مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، صــ٧٥٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: عصر الدول والإمارات: الأندلس، صـ٨٦.

<sup>(</sup>٦) في الأدب الأندلسي، صـ٨٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، صـــ١١٣.

<sup>(</sup>٨) انظر: اتجاهات نقد الشعر في الأندلس في عصر بني الأحمر، صـ٢٣٥.

<sup>(</sup>٩) انظر : عصر الدول والإمارات: الأندلس، صـــ١٨٦، ٢٠٨.

الشعر، ففي كتاب "القدح المعلى" لابن سعيد ذكر فيه شعراء الأندلس في المئة السابعة الواصل عددهم اثنين وسبعين، وفي كتاب "الكتيبة الكامنة فيمن لقيناه بالأندلس من شعراء المئة الثامنة" لابن الخطيب مئة شاعر وثلاثة (أ)، وكتب ابن الخطيب كتابا اسمه: (جيش التوشيح)، حوى مئة وخمسا وستين موشحة لستة عشر وشاحا().

والشعر في هذا العصر يأخذ من كل عصر بطرف، فالبناء البادئ بالغزل أو الطلل، والتنافس على الكتابة المزخرفة في الأبنية الفخمة، يذكر بنهج القصيدة في العصر الجاهلي وبظاهرة المعلقات فيه، والمضمون سام ومتناص شكلا في كثير منه مع القرآن والحديث الشريف كما كان العصر الإسلامي، وهو يحفل بمباهج الحياة الحضرية كالعباسي، وهو مؤرخ لعدد من المواجهات مع النصارى كالشعر زمن الحروب الصليبية في الشرق.

(١) انظر: السابق، صــ٥١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، صــ٥٥٨.

#### ۲ . حیاته .

#### اسمه ونسبه ومولده:

يعود ابن الحاج النميري إلى أسرة عربية عريقة ، لها نسبها الممتد الذي اعتنت به عدد من المصادر، فهو: إبراهيم بن عبد الله بن محمد بن إبراهيم بن أسد بن موسى بن إبراهيم بن عبد العزيز بن إسحاق بن أسد بن قاسم النُميري(١)، فيظهر أنه ينتمى إلى قبيلة عربية (( وهم نُمَيْرُ بن عامر بن صَعْصَعَةً بن معاوية بن بكر بن هُوازن)) (٢)، وهم كثيرون في غرناطة (٣). أَرّخ مولده في سنة ٧١٣هـ في أغلب ترجماته (٤)، لكنه أرخّها قبل ذلك بسنة، أى سنة ٧١٢هـ، وفق ما نقل عنه الصفدى مشافهة حينما التقيا في القاهرة سنة ۷۳۸هـ(۵).

#### کنیته ولقبه وشهرته:

يُكنى أبا إسحاق(٦)، وهي الكنية المتعارف عليها لمن اسمه إبراهيم

(١) الإحاطة، ١/ ٣٤٢.

(٢) جمهرة أنساب العرب، أبو محمد على بن سعيد بن حزم الأندلسي(٥٦هــ)، تحقيق: ليفي بروفنسال، دار المعارف، مصر، صـ٢٦٣.

(٣) انظر: القبائل العربية في الأندلس حتى سقوط الخلافة الأموية، د. مصطفى أبو ضيف حمد، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، صــ ٤٤٣.

(٤) انظر: الإحاطة، ١/ ٣٦٢.

(٥) انظر: الوافي بالوفيات، صلاح الدين حليل بن أيبك الصفدي(٤ ٧٦هـ)، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركى مصطفی، دار إحیاء التراث العربی، بیروت، ط۱، ۱۶۲۰هـ، ۲۰۰۰م، ۲۸/۲.

(٦) انظر: الإحاطة: ١/ ٣٤٢، نفح الطيب، ٢/ ٥٣٤.

- تاج المفرق في تحلية المفرق، خالد بن عيسى البلوي، (كان حيًّا٧٦٧هـ) تحقيق: الحسن السائح، صندوق إحياء التراث الإسلامي المشترك بين المغرب والإمارات، ١١٥/٢.

- المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، تأليف محمد بن مرزوق التلمساني(٧٨١هـ)، تحقيق:

د. ماريا خيسيوس بيغيرا، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م،ص ٣٧٦

- الوافي بالوفيات، ٢٨/٦

– مختارات ابن عزيم الأندلسي، على بن عزيم الغرناطي(القرن الثامن الهجري)، تحقيق: عبد الحميد الهرامة، الدار العربية للكتاب، ٩٩٣م، صـ ٢٥ اقتداء بالخليل السلام، ويلقب ببرهان الدين (۱)، وهي الغالبة على من اسمه إبراهيم في الزمن الذي انتشرت فيه الألقاب المضافة إلى الدين (۲)، أما شهرته فقد قال ابن الخطيب: ((يعرف بابن الحاج)) (۱)، وقال المقري: ((ويعرف بابن الحاج الغرناطي )) وقال إسماعيل بن الأحمر: ((المعروف بابن الحاج)) وعلى هذا جرت أغلب المصادر على أن الكنية البنوية هي الشهرة، خلا الصفدي فقد قال: (( الشيخ أبو إسحاق النميري الأندلسي الغرناطي)) ولم يذكر لفظة "الحاج" إطلاقا في ترجمته، لكن ما نص عليه المترجمون غير كاف لكثرة من يطلق عليهم ابن الحاج، ولعل الأفضل أن يترك ما نصوا عليه إلى ما استعملوه عند ذكره، إذ يسبق أحيانا باسمه "إبراهيم" وهو ما قيده بنفسه في آثاره (۱)، أو بكنيته الأبوية (۱)، أو يتبع بانتسابه القبكي

- الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، ابن حجر العسقلاني(٢٥٨هـ)، تحقيق: محمد سيد جاد الحق، دار الكتب الحديثة، مصر، د.ط، د.ت، ١/ ٢٩

LES NOTES DE VoYAGE D'IBRAHIM B. AL - HADJDJ AN - NUMAYRI EN L'ANNEE 745 H 1344. Alfred Louis de PREMARE. These de Doctorat. UNIVERSITE LYON 2. Octobre 1978 . P 137 (ك) انظر: ريحانة الكُتّاب ونجعة المنتاب، لسان الدين بن الخطيب، تحقيق: محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط١، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م، ٢ / ٢٣٢، ٢٣٢، ٥ و تاج المفرق ١/ ٢٠٠، ومختارات ابن عزيم: صــ٥٢، ٤٩ ، ٤٥

<sup>-</sup> شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، محمد بن محمد مخلوف، طبع المكتبة السلفية ١٣٤٩هـ، نشر دار الكتاب العربي، بيروت، صــ٢٢٩.

<sup>(</sup>١) انظر: الإحاطة: ١/ ٣٤٢ ، نفح الطيب: ٢/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: صبح الأعشى في كتابة الإنشا، أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي (٨٢١ هـ)، تحقيق: عبد القادر زكار، وزارة الثقافة، دمشق،١٩٨١م، ٥٩٥٥.

<sup>(</sup>٣) الإحاطة، ١ / ٣٤٢.

<sup>(</sup>٤) نفح الطيب، ١٠٨/٧.

<sup>(</sup>٥) نثير فرائد الجمان في نظم فحول الزمان، الأمير إسماعيل بن يوسف بن محمد بن الأحمر(٨٠٧هـ)، دراسة وتحقيق: محمد رضوان الداية، دار الثقافة، بيروت، د.ط، ١٩٦٧م، صــ٣١٣.

<sup>(</sup>٦) انظر:

والمديني<sup>(۱)</sup>، وأحيانا يجمع بينها جميعا فيقال أبو إسحاق بن الحاج النميري الغرناطي<sup>(۲)</sup>.

#### • أسرته:

يُروى أن جد ابن الحاج الذي هاجر إلى الأندلس هو ثوابة بن حمزة "، بما يدل على أن أسرة ابن الحاج موجودة على التراب الأندلسي من قبل أجداده التسعة المذكورين في نسبه، ومنه يُفهم رسوخ هذه الأسرة وعمق تاريخها، وقد نزل ثوابة المذكور بجهة وادي آش، وصار لنسله إقامة وتنقل في بعض جهاتها، وكان جد ابن الحاج الأقرب إبراهيم كاتبا لبني إشقيلولة في وادي آش، ولما تغلب عليها النصارى أوت أسرته إلى كنف الدولة النصرية، وصار والد ابن الحاج عبدالله من صدور المستخدمين في كبار الأعمال (أ)؛ ولهذا وصف ابن الحاج بأنه الفقيه الكاتب ابن الفتيه الكاتب الكاتب المناتب الكاتب الكاتب

#### نشأته وتعليمه:

يبدو أن ابن الحاج في نشأته قد لقي العناية من أسرته التي يتخرج أفرادها منذ نعومة أظفارهم في الكتابة على جودة خط وحسن أسلوب وسعة معرفة، فهو من جهة حريص على نيل العلم ومن جهة أخرى ناشط في الأعمال السلطانية، وامتد الأثر إلى أخويه فكانا بمعيته في رحلاته العلمية

(۱) مستودع العلامة ومستبدع العلاّمة، أبو الوليد ابن الأحمر(۸۰۷هـ): إسماعيل بن يوسف، تحقيق: محمد التركي التونسي ومحمد تاويت التطواني، حامعة محمد الخامس، الرباط، د.ط، د.ت، ص ٦٩

(٤) انظر: السابق: ١/ ٣٤٣ ، ٣٤٣ ، والدرر الكامنة: ٢٩/١ .

<sup>(</sup>٢) انظر: المسند الصحيح الحسن، صـ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) الإحاطة، ١/ ٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) انظر: نثير فرائد الجمان: صـ٣١٣، ومستودع العلامة: صـ٦٩.

وأخذ الإجازات عن المشايخ الذين يمرون بهم (۱) وهذا يتطلب ألا يكون الهو والهزل مجال؛ فنشأ ابن الحاج ((على عفاف وطهارة)) (۲) وصرف صباه وشبابه على اكتساب المعارف فكان ((بعيدا في زمان الشبيبة عن الريبة)) الريبة)) وتضافر مع هذه التنشئة الأسرية استعداد شخصي وقدرات ذاتية زادته تأهيلا صوب المناصب السلطانية، فكان ذا همة ((يقيد ولا يفتر)) مع خط أجمعت المصادر على جودته وحسنه (۱) وصف بأنه: ((يستوقف الأبصار رايقه، وتقيد الأحداق حدايقه)) وامتلك بديهة حاضرة سريعة فكان ((لا يغب النظم والنثر و لا يعفي القريحة)) وتمكن من العربية علما وتطبيقا حتى وصف بأنه: ((معرب إفصاح لم يحلل وتمكن من العربية علما وتطبيقا حتى وصف بأنه: ((معرب إفصاح لم يحلل به لحن)) (۱) وانضم إلى هذا المخبر ((مظهر حسن سكنته أبهة وبشارة)) (۱)

## أعماله في المغرب ورحلاته إلى المشرق:

اتضحت نجابة ابن الحاج مبكرة، إذ انضم إلى ديوان الإنشاء سنة ٧٣٣هـ(١٠٠)، وهو في الحادية والعشرين من عمره، وهو عمل يتطلب عددا من المعارف والمواهب في إجادة الخط وجودة الأدب وطلاقة اليد، لكن هذا لم

LES NOTES DE VoYAGE D'IBRAHIM B. AL - HADJDJ (1)
AN - NUMAYRI EN L'ANNEE 745 H 1344, P 28, 30

<sup>(</sup>٢) الإحاطة، ١/ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٤) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٥) انظر: السابق، الموضع نفسه، ونثير فرائد الجمان: صــ٣١٣، والدرر الكامنة ٢٩/١.

<sup>(</sup>٦) الإحاطة، ١/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٧) السابق، ١/ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٨) نثير فرائد الجمان، صـ٣١٣.

<sup>(</sup>٩) السابق: الموضع نفسه.

<sup>(</sup>١٠) الإحاطة ١/ ٣٤٣.

يكن كافيه فهو معتن بالحديث النبوي فرغب في الرحلة إلى المشرق لالتقاء شيوخ الحديث الكبار آنذاك<sup>(۱)</sup> طلبا لعلو السند<sup>(۲)</sup> سنة ۷۳۷ه، وخلال الرحلة ((ألمّ بالدول محركا إياها بشعره هازا أعطافها بأمداحه ((وأخذ عن أدّى الحج وقيّد الأحاديث عن المشايخ ومدحهم وألف في الرحلة، ((وأخذ عن أناس شتى يشق إحصاؤهم (أ)))، وكانت الأحاديث من ضمن ما قيده في المذكرات (أو وبعد عودته عمل في أفريقية لدى الدولة الحفصية وخدم ملوكها في الكتابة والإنشاء بمدينة بجاية لكن مع عدم استقرار الحكم فيها بعد وفاة حاكمها أبي يحيى أبي بكر الحفصي (أ)، وتنازع أبنائه على خلافته؛ اختار الانتقال إلى دولة بني مرين في المغرب الأقصى (أ)؛ ليخدم سلطانها المريني أبا الحسن (أ)، فصحبه في زياراته لبلدات دولته، واستثمر سلطانها المريني أبا الحسن (أ)، فصحبه في زياراته لبلدات دولته، واستثمر

(١) الدرر الكامنة: ١/ ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان إبراهيم بن الحاج النميري، تحقيق: د. عبد الحميد عبد الله الهرامة، المجمع الثقافي، أبو ظبي، ٢٤ هـــ ٢٠٠٣م، مقدمة المحقق، صــــ١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٣) الإحاطة: ١/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) السابق: ١/ ٣٤٦.

LES NOTES DE VoYAGE D' IBRAHIM B. AL – HADJDJ (0) AN – NUMAYRI EN L' ANNEE 745 H 1344. P: 51.164.183– 185.190–194

<sup>(</sup>٦) أبو يجيى أبو بكر بن زكرياء الحفصي، حكم بجاية وقسنطينة بعد أخيه سنة ٧١١هـ، ثم استولى على تونس سنة ٨١٨هـ، وحرت في عهده ثورات وتقلبات، حتى مات سنة ٧٤٧هـ، انظر: الأدلة البينة النورانية في مفاخر الدولة الحفصية، أبو عبد الله محمد بن الشمّاع(كان حيا ٨٣٩هـ)، تحقيق: د. الطاهر محمد المعموري، الدار العربية للكتاب، ليبيا، تونس، ١٩٨٤م، صـ٥٠-٩٠.

<sup>(</sup>٧) الإحاطة: ١ / ٣٤٤.

<sup>(</sup>٨) أبو الحسن المريني بن أبي سعيد تولى الملك بعد وفاة والده سنة ٧٣١هـ كان أكثر ملوك بني مرين آثارا في المغرب والأندلس، له صلات بحكام المشرق، ثار ابنه عليه فأخذ ملكه سنة ٤٩هـ فظل عليلا حتى مات سنة ٧٥٢هـ، انظر: كتاب الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، أحمد بن خالد الناصري السلاوي (١٣١٥هـ) تحقيق: أحمد الناصري، منشورات وزارة الثقافة والاتصال، ٢٠٠١م، الدار البيضاء، المغرب، ٤/ ١١٦، ١٦٣.

ابن الحاج هذا التنقل في نيل الإجازات العلمية وتدوين الملح الأدبية ومواصلة الكتابة والتقييد عمن يلتقيهم من أعلام البلدات المزورة، وهو ما يوجد في كتاب: مذكرات إبراهيم بن الحاج النميري، وكان يصحبه أخواه.(١)

ولم يلبث أن عاود الرحلة إلى المشرق وفيها أدى الحج مرة أخرى، وعندما رجع إلى إفريقية حيث الدولة الحفصية، فوجدها تصطرع مع الدولة الموحدية فآثر الانقباض، وتقاعد عن الخدمة حتى سكنت الأوضاع، ثم عاد إلى ديوان الكتابة في بجاية، لكنه ترك العمل دون سبب معروف أكان مجبرا أم مختارا(٢٠).

## • اعتزاله للناس وعلاقته مع أبي عنان المريني:

بعد ذلك انتقل إلى كنف الدولة المرينية بحاكمها الذي خلف أبا الحسن وهو ابنه أبو عنان فارس<sup>(7)</sup>، ولم يحرص على الاتصال به؛ إذ ((نفض عن الخدمة يده . . وانقطع إلى تربة الشيخ أبي مدين بعباد تلمسان، مؤثرا للخمول عزيزا به ذاهبا مذهب التجلة من التجريد والعكوف بباب الله، مفخرا لأهل ملته، عزيزا به، وحجة على أهل التحرص والتهافت من ذوي طبقته))(3)، لكنه لم يدم على هذه العزلة بعد ترحّل وتنقّل، ولم يستمر في هذا الزهد بعد سنوات من الصلة بالسلاطين، حتى دعاه أبو عنان إلى العمل لديه بالرغم منه، وحظي بالثقة والتقريب، ولم تفلح الألسن المعادية لابن الحاج في النيل من منزلته(6)؛ فأخذه معه في تنقله بين مدن المغرب لتثبيت

LES NOTES DE VoYAGE D'IBRAHIM B. AL - HADJDJ (۱) AN - NUMAYRI . P: ٧٤، ٣٤، ٣٢، ٣١، ٢٨

(٣) أبو عنان فارس بن أبي الحسن المريني ولد ٢٩هــ تولى سلطنة الدولة المرينية في المغرب بعدما ثار على أبيه سنة ٧٤٩هـ، ووسع ملكه في بلاد المغرب فاستولى على تونس وبقية بلاد المغرب، ومات قتيلا سنة ٥٩هــ، انظر: كتاب الاستقصا لأحبار دول المغرب الأقصى، ١٩٧٤-١٩٣.

<sup>(</sup>٢) الإحاطة ١/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) الإحاطة ١/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٥) نثر فرائد الجمان، صــ٤٣١.

الملك فيها سنة ٧٥٧هـ<sup>(۱)</sup>، وكانت مهمة ابن الحاج تدوين هذه الحركة، وهو ما أثمر عن كتاب يعد من كتب الرحلات وهو: فيض العباب.

وفي هذا الكتاب مواضع تبين حنين ابن الحاج إلى الحياة التي أُجبر على تركها، كقوله: (( والله يجبر صدع من رُد من الباب إلى ظلمة الحجاب، وحسده الشيطان في الدخول مع الأحباب، واستنشاق نواسم الاقتراب، فهو متبع هواه، مترد في مهواه، وقد رُد من أمره في الحافرة، وآثر الدنيا على الآخرة، ونفسي بهذا أعني، فما أجدرني ببكاء على الذنوب وحزني، وعودي إلى التوبة التي تقرب إلى الله وتُدني، وخروجي عن الدنيا التي لا تنفع طالبها ولا تغني))(٢)

#### عودته إلى الأندلس:

وبعد وفاة أبي عنان ٧٥٨هـ ترك ابن الحاج المغرب وذهب إلى الأندلس مستجيبا لداعى الشوق والحنين الذي جعله يقول على البعد:

دعوا أدمعي شوقا للقياكم تجري فإني في حبي لكم رابح التجر (٣) وفي مملكة غرناطة لقي الحظوة إذ استعمل في السفارة بين الملوك والقضاء، وهنا بدأت تقوى صلته بالغني بالله(٤)، فصار ممن يحضر مجلسه فعُد من أعيان الدولة(٥)، وفيه جمع قصائد في مدحه مرتبة على أحرف المعجم، وسماها (مزاين القصر) وهي تحمل في ثناياها ما يدل على أن بينهما

<sup>(</sup>۱) انظر: فيض العباب وإحالة قداح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة والزاب، ابن الحاج النميري، دراسة وإعداد: د. محمد ابن شقرون، دار الغرب الإسلامي،ط۱، ۹۹۰م، صــ۱۰۱.

<sup>(</sup>۲) السابق، صــ ۲۱۵، ۲۱۵.

<sup>(</sup>٣) ديوان إبراهيم بن الحاج النميري، صــ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) الغني بالله (٧٣٩ – ٧٩٣ هـ) محمد بن أبي الحجاج يوسف بن إسماعيل: ثامن ملوك دولة بني نصر بن الأحمر في الغني بالله (٧٣٥ حكم في حقبتين: الأولى، بعد وفاة أبيه (سنة ٧٥٥ هـ) إلى ثار عليه أخوه إسماعيل؛ ففر إلى (وادي آش) سنة ٧٦١ ومنها إلى تونس، فأقام عند سلطالها أبي سالم المريني، والحقبة الثانية في سنة ٧٦٣هـ حيث عاد إلى غرناطة واستولى على حكمها، وقد وسّع ملكه في المغرب حتى توفي، انظر: الإحاطة ١٣/٢-٩٢، الأعلام، ٧/٧ ١٥٤٠.

<sup>(</sup>٥) الإحاطة: ١/ ٢٤٥.

ما يعكر العلاقة (۱) وظل ابن الحاج في خدمة بني نصر بن الأحمر قاضيا وسفيرا، وكان مما أوكل إليه من مهمات السفارة أن بُعِث إلى سلطان تلمسان أحمد بن موسى بن زيان، فركب البحر، ومر بإحدى الجزر، فقطع عليه العدو الطريق، وبعد قتال شديد وقع أسيرا هو ومن معه في الأسطول من المسلمين، وسعى الغني بالله إلى خلاصهم فجهز أسطولا للثأر، لكن وصله من العدو ما يعرض الهدنة والفداء، فقبل، وفدى الأسرى وفيهم ابن الحاج وليخر من سبعة آلاف من العين، ونقل ابن الخطيب عن ابن الحاج تاريخ هذه المحنة وهو عام ٧٦٨هه، وبعد خلاصه حظي بالعناية والمواساة من الغنى بالله المنه بالله المنه والمواساة من الغنى بالله (۱).

#### • وفاته:

بقي بعد فكاكه من الأسر في غرناطة حتى توفي بها<sup>(۳)</sup>، ولم تذكر مصادر ترجمته الأساسية سنة وفاته سوى ابن حجر حين ذكر أنها سنة ٤ أو ٧٦٥هـ(٤)، وهو مدحوض بخبر أسره الذي وقع بعد هذا التاريخ، وقد جعلت بعض التراجم من عام أسره ٧٦٨هـ تاريخًا لوفاته (٥)؛ ربما لأنه كان آخر أخباره قبل أن يُنظر في آثاره، ومنها شعره الذي بيّن أنه كان حيا سنة ٧٧٦هـ، التى كانت فيها مناسبة قصيدة لابن الحاج مطلعها:

بُشْرَى الإِمَامِ بِفَتْحِ حَضْرَةِ فَاسِ وَتَبَدُّلِ الإِيحَاشِ بِالإِينَاسِ<sup>(٢)</sup> حيث ورد في أولها: ((وقال لما استفتح مولانا ـ نصره الله ـ مدينة فاس المرة الأولى ))<sup>(٧)</sup>، وكان استيلاء الغنى بالله على فاس سنة ٢٧٧هـ، أما أول ذكر

<sup>(</sup>١) انظر: الديوان ، صـ ٩٠ ، ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الإحاطة: ١/ ٣٦٢، ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: نثير فرائد الجمان، صـ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) الدرر الكامنة: ٣٠/١.

<sup>(</sup>٥) انظر: الأعلام، ١/٩٤.

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ١٩٨.

<sup>(</sup>٧) السابق، صــ١٩٧.

يشعر بوفاته فهو الترحم عليه في مختارات ابن عزيم الذي أُلّف سنة ٧٩٣هـ(١)، ووفق ما يظهر فإن وفاة ابن الحاج كانت بين آخر خبر يشعر بحياته وأول خبر يشعر بموته أي بين ٧٧٦ و ٧٩٣هـ(٢).

## • خلاصة رحلاته والمناصب التي تولاها في الأندلس والمغرب:

أما الرحلات فله رحلتان إلى المشرق دون في الأولى مشاهداته وصفها ابن الخطيب ((وناهيك بها طرفة))<sup>(7)</sup>، ونقل منها المقري نتفا قليلة<sup>(3)</sup>، وهي في حكم المفقود<sup>(6)</sup>، وله تنقلات داخل البلدان المغربية وخاصة ما كان برفقة أبي الحسن وله فيها تقاييد سميت بالمذكرات، ثم ما كان بصحبة أبي عنان ومنها خرج بكتاب فيض العباب.

ويتضح من العرض الآنف لحياته أن المناصب التي تبوأها هي:

- كاتب في ديوان الإنشاء بالأندلس لدى بنى الأحمر سنة ٧٣٣
- كاتب لدى الدولة الحفصية في إفريقية بعد عودته من المشرق.
- كاتب عند أبى الحسن المريني بعد تغير الأحوال السياسية في إفريقية.
  - كاتب في الدولة الحفصية بعد عودته من الرحلة الثانية إلى المشرق.
- كاتب عند أبي عنان بن أبي الحسن المريني بعد أن تقاعد عن الخدمة، وآثر الانقطاع مع العباد في تلمسان.
  - سفير وقاض عند الغني بالله سلطان بني الأحمر بعد وفاة أبي عنان.
    - **آثاره** (٦) : أولا: الشعر:

<sup>(</sup>١) انظر: مختارات ابن عزيم، صـ٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: ديوان إبراهيم بن الحاج النميري، مقدمة المحقق، صـ١٥،١٥.

<sup>(</sup>٣) الإحاطة، ١/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: نفح الطيب،٢/ ٥٣٥، ٥٣٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: أبو إسحاق النميري الغرناطي، عبد القادر زمامة، مجلة المناهل، ع٣، جمادى الأولى، ١٤١٠هــ، وزارة الشؤون الثقافية، المغرب، صــــ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: الإحاطة، ١/ ٣٤٧، ٣٤٧.

۱- له مجموعة شعرية، عنوانها: (مزاين القصر ومحاسن العصر في مدح أمير المسلمين محمد بن نصر):

حوت مدائحه في سلطان غرناطة الملقب بالغني بالله، وعددها: تسع وعشرون قصيدة، مرتبة على الهجاء المغربي (١).

وقد اشتهر لدى عدد من الدارسين<sup>(۲)</sup> أن أول العنوان "قراين" لا "مزاين"، بسبب تداخل الكلمات والنقاط في المخطوط؛ لأجل زخرفة العنوان، حيث كانت نقاط الياء في "مزاين" تعلو الميم؛ فيحسبها من يقرأ العنوان من أول وهلة قافا، فلم يلحظ أنها للياء<sup>(۳)</sup>، وأن القاف لدى المغاربة تكتب بنقطة واحدة علوية كالفاء في المشهور، وهو ما جرى عليه بقية العنوان في كلمة القصر إذ كتبت "الفصر"<sup>(3)</sup>.

ومن مزاين القصر وأشعاره في المصادر أخرج الدكتور عبد الحميد عبد الله الله الهرامة عام ٢٠٠٣م ما أسماه: ديوان إبراهيم بن الحاج النميري، وجعله على الترتيب الحرفي المغربي مثل الذي عليه "مزاين القصر"، بمجموع أبيات يزيد على ألفين ومئة وأربعين بيتا.

- ٢- ذُكِر من مؤلفاته: نظم سماه: "مثالیث القوانین، في التوریة والاستخدام والتضمین"
  - ٣- كتاب فيه شطر الحماسة لأبي تمام حبيب بن أوس.
  - ٤- كتاب حوى مرويات شعرية في التورية على حروف المعجم.

(۱) انظر: دواوين القرن الثامن الهجري بالأندلس تعريف واستدراك، د.عبد الحميد عبد الله الهرامة، السجل العلمي لندوة الأندلس قرون من التقلبات والعطاءات، مكتبة الملك عبد العزيز العامة، الرياض، ط١، ١٤١٧هـ.،

(٣) انظر: ديوان إبراهيم بن الحاج النميري، مقدمة المحقق: صـ٢٦.

(٤) أما الفاء عندهم فتكتب بنقطة سفلية هكذا: ب ، انظر: ، قواعد الإملاء المسمى المطالع النصرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية، نصر بن نصر الهوريني (١٩٩١هـ)، تحقيق: د.عبد الوهاب الكحلة، مؤسسة الرسالة، لبنان بيروت، ط١، ٢٩٢١هـ صــ ٢٧١.

<sup>(</sup>٢) انظر: أبو إسحاق النميري الغرناطي، صـــ١٧١.

وله في النظم العلمي أراجيز علمية في الفقه ستأتي عنواناتها. ثانيا: النثر: توجد نماذج من رسائله في بعض المصادر(١).

#### أ. في الرحلة:

ا. له تأليف سماه: (فيض العباب وإجالة قداح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة والزاب) وجاء مسجوع العبارات يشبه المقامات<sup>(۲)</sup>.

٢. تقاييده في أثناء تجواله في المغرب سنة ٧٤٥هـ وقد سُميّت:-

LES NOTES DE VOYAGE D'IBRAHIM B. AL-HADJDJ AN – NUMAYRI EN L'ANNEE 745 H 1344

Contribution A la connaissance du Maroc au XIVe siècle وترجمتها: مذكرات رحلة إبراهيم بن الحاج النميري في سنة (٧٤٥هـ ١٣٤٤م)، مشاركة في معرفة المغرب في القرن الرابع عشر.

حيث خرجت بهذا الاسم بتحقيق: Alfred Louis de PREMARE (ألفريد لويس دي بريمير)، وهي في غالبها تراجم لأعلام التقاهم ابن الحاج سنة ٧٤٥هـ في بلدات مختلفة بالمغرب، ذكر أنسابهم وشيوخهم والعلوم التي طلبوها وأمّات الكتب التي قرؤوها، ويختم الترجمة بنماذج من شعرهم، وهو يذكر في الغالب تاريخ اللقيا باليوم والشهر، ولابن الحاج كتابات مماثلة في السنة التي قبلها يدل عليها قوله عن أحد الأعلام يرثي جاريته: ((وله في رثاها العجائب وقد تقدم إيراد شيء من ذلك في مجموع العام الفارط))(\*\*)

LES NOTES DE Voyage d'Ibrahim B. Al – Hadjdj an- (r) numayri en l'Annee 745 h 1344. P:85

<sup>(</sup>١) انظر: الإحاطة، ٥١/٥٥ - ٣٦٢، نفح الطيب، ٥٣١/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: أبو إسحاق النميري الغرناطي، صــ١٧١.

ب. الحديث: فقد كان طلبه من أسباب ارتحاله إلى المشرق، وفي ديوانه عدة مقطّعات في الثناء على المحدثين الذين التقاهم(١)، وذُكر له من التصانيف في هذا العلم ما يلي:

- ۱- الأربعون حديثاً التي رويتها عن الأمراء والشيوخ الذين رووا عن الملوك والأمراء، والشيوخ الذين رووا عن الملوك والخلفاء القريب عهدهم.
  - ٢- جزءٌ في تبيين المشكلات الحديثية الواصلة من زبيد اليمن إلى مكة.
    - ٣- كتاب الأربعين حديثاً البلدانية.
      - ٤- جزء في بيان اسم الله الأعظم.

ج. الفقه: نهل ابن الحاج من الفقه حتى وصل إلى منصب القضاء، وذُكر له بعض المنظومات العلمية في العلم، وهي:

- ١- رجز في الأحكام الشرعية، سماه: الفصول المقتضبة في الأحكام
   المنتخبة.
  - ٢- رجز في الفرائض على الطريقة البديعة التي ظهرت ببلاد الشرق.
     د. في العقيدة والتصوف وعلم الكلام:
    - ١- روضة العباد المستخرجة من الإرشاد.
    - ٢- كتاب اللباس والصحبة، وجمع فيه طرق المتصوفة.
      - ٣- رجز في الجدل.
      - ٤- نزهة الحدق في ذكر الفرق.

وذُكرت مؤلفات له أخرى، وهي: المساهلة والمسامحة في تبيين طرق المداعبة والممازحة، وإيقاظ الكرام بأخبار المنام، وتنعيم الأشباح بمحادثة الأرواح، وكتاب الوسائل ونزهة المناطر والخمائل، والزهرات وإجالة النظرات، ورجز صغير في الحجب والسلاح.

### ٣. العوامل المؤثرة في شعره.

يعد الأدب ملتقى روافد غذت الأديب، وزودته بالطاقة التي حركت كوامن الإبداع في جواه، وتركت طوابعها التي تخص بيئتها في أعماله، (فالأدب ليس ظاهرة فردية تتصل بالكاتب أو المبدع الأدبي فحسب وتتبع من داخله، ولكنها ظاهرة تتفاعل إلى جانب ذلك مع عدد من العوامل الخارجية))(۱)، ولا يعني هذا الأخذ التام بمقولة: ((الأدب مرآة المجتمع))، بل لابد من أن يُحفظ للموهبة حقها فمنها ينبع الإبداع وعليها يعرض، كما أن بعض الأدباء قد يتجاهل بعض الظواهر، وقد يضخم أخرى(۲).

وإذا أنعم النظر في شعر ابن الحاج النميري اتضح أنه قد تأثر بعوامل تفاعلت حتى أحالته إلى هيئته النهائية التي ارتضاها.

وقد تنوعت تلك العوامل، فمنها ثقافته، ومنها رحلاته وصلاته بحكام عصره، وفيما عرض لها:

#### أ)ثقافته:

يبرز في التاريخ العربي ظاهرة الأسر التي تتوارث مراكز مقربة من الحكام، ويؤهلها قيام تقاليد تعم أفرادها، تلزمهم الاجتهاد في بلوغ الذروة من الثقافة المتنوعة والثراء اللغوي والبراعة في الأسلوب وجودة الخط، كما تربيهم على الولاء والطاعة لمن فوقهم من السلاطين ونوابهم، بجملة من آداب التعامل.

وابن الحاج ينتمي إلى أسرة أولت العلم والثقافة أكبر عناية، وظهر حرصها على تنشئة أبنائها على تلقي العلوم والآداب، ومهارات الكتابة والخط؛ لما ينتظرهم من وظائف في الدواوين لدى ملوك الأندلس والمغرب، وقد لقيت القبول من أولئك، وظهر من آبائه من عظم منصبه وقرب من

(١) دراسات في علم اجتماع الأدب، د.أمل حركة ، ، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٣م. صــ١١.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٩.

السلطان<sup>(۱)</sup>، وقد قيل عنه بأنه الفقيه الكاتب ابن الفقيه الكاتب ابن الفقيه الكاتب ابن الفقيه الكاتب<sup>(۲)</sup>، وقد عبر عن مزية قومه في الإخلاص في الخدمة والاجتهاد في العمل:

مَوْلاَي إِنِّي عَبْدُكَ المُثْنِي عَلَى نُعْمَاكَ مَا بَقِيَتْ قُوى إِحْسَاسِي وَأَنَا الَّذِي مَا زِلْتُ دَهْرِي شَاكِرًا لَكَ مِثْلَ قَوْمِي المُخْلِصِينَ وَنَاسِي وَأَنَا الَّذِي مَا زِلْتُ دَهْرِي شَاكِرًا لَكَ مِثْلَ قَوْمِي المُخْلِصِينَ وَنَاسِي وَإِنَا اللَّذِي وَإِلَا لَا اللَّذِي اللَّهُ وَرَاسِي (٣)

فلا عجب إذن أن يكون ابن الحاج كما وصفه ابن الخطيب: ((بطح بالشعر، وبلغ الغاية في إجادة الخط، وحاضر بالأبيات، وأرسم في كتابة الإنشاء، عام أربعة وثلاثين وسبعمائة، مستحقاً حسن سمة، وبراعة خط، وجودة أدب، وإطلاق يد، وظهور كفاية، وفي أثناء هذا الحال، يقيد ولا يفتر، ويروي الحديث، ويعلق الأناشيد، ولا يغب النظم والنثر))(1)، وقد ورث ابن الحاج تلك السمات حتى زاد أسرته علوا، وظهرت آثار تربيته العلمية، ومن هنا تظهر بذرة الأدب تشق طريقها في حياة النميري؛ فالثقافة العربية بعلومها ونصوصها تعوض نقص السليقة التي كان شعراء العرب مستغنين بها زمن الاحتجاج يوم أن كانت الفصحى هي المحكية على الألسن، فلما انقضى ذاك الزمن صار النهل من علوم العربية ومدارسة الشعر هو المجال الجديد الذي ينطلق منه الشعراء، وهو ما تبين من شعره الذي بين أيدينا فاللغة والعروض فيه على مستوى عال من الصحة، وهو أول ملمح في نظمه

كما تظهر ثقافته اللغوية من ناحية تمكنه في الفصاحة وصيانة لسانه الشاعر عن اللحن ظهرت كذلك من ناحية إشاراته إلى علوم العربية، فله إشارات تدل على اهتمامه بعلمى العروض والنحو المؤسسين للشكل

<sup>(</sup>١) انظر: الإحاطة، ٣٤٢/١، ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: نثير فرائد الجمان، صــ٣١٣، ومستودع العلامة، صــ٦٩.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٩٩.

<sup>(</sup>٤) الإحاطة، ٢٤٣/١.

الشعري، مثل، قوله في مديح الغني بالله:

وَأَفْعَالُهُ تَخْتَصُّ بِالْخَفْضِ وَالْغِنَى فَأَعْجَبُ لِلأَفْعَالِ تَخْتَصُّ بِالْخَفْضِ (۱) وقوله متغزلا:

وَبِي عَرَبِيُّ النُّطْقِ مَا زَالَ هَاجِرِي عَلَى فَرْطِ حُبِّي وَالخُلوصِ الَّذِي يُرْضِي طَلَبْتُ لَدَى أَفْعَالِهِ خَفْضَ عِيشَتِي فَقَالَ أَفِي الأَفْعَالِ وَيْحِكَ من خَفْضِ (٢)

ففي كلا النصين تورية بكلمة "خفض" بين معنى دعة العيش والمصطلح النحوى، مفيدا من قاعدة أن الأفعال لا تخفض.

ويشير إلى بعض القضايا اللغوية كتفضيل العربية على الفارسية وسائر اللغات، فقوله ضمن مدح النبي الله:

وَارْتُجَّ إِيوَانُ كِسْرَى مُظْهِراً عِبَراً عِبَارَةُ الفُرْسِ عَنْهَا لاَ تُوَافِيهَا اللهَ اللهَ

ففي هذا إشارة إلى ما يرد في كتب بعض اللغويين، في مجال ذكر فضائل اللغة العربية والموازنة بين اللغات وخاصة الفارسية التي كانت في زمنهم شديدة الاحتكاك بالعربية، مع ظهور الشعوبية وتبني بعض أهلها الحط من لغة العرب، كان للعلماء ردود على ذلك، كقول ابن فارس: ((وإن أردت أنَّ سائر اللغات تبيّن إبانة اللغة العربية فهذا غلط، لأنا لو احتجنا أن تعبّر عن السيف وأوصافه باللغة الفارسية لما أمكننا ذَلِك إلاَّ باسم واحد، ونحن نذكر للسيف بالعربية صفات كثيرة، وكذلك الأسد والفرس وغيرهما من الأشياء المسمّاة بالأسماء المترادفة. فأين هذا من ذاك، وأين لسائر اللغات من السعّة ما للغة العرب؟ هذا ما لا خفاء به على ذي نُهية.))(ع)

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٧٦.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) الصاحبي ، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا (٣٩٥هـ)، تحقيق: أحمد صقر، ط: عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، صــــ ١٧-١.

وللشخصيات اللغوية وآثارها ذكر يصل إلى توظيفه في المدح، فيرى الحاكم متفوقا على الحريري صاحب المقامات ومؤلف درة الغواص الذي يتناول تصحيح الأخطاء اللغوية الشائعة:

إن ذكر النماذج السابقة من شعره ليس لاستحسانها؛ ففيها ما يقدح في الطبع الشعري، وإنما جاءت تلك النماذج لتكون دليلا على الأساس العلمي اللغوي الذي بنى عليه قول الشعر وأتى بالسلامة اللغوية والعروضية الضرورية التي تسبق النظر الفني والجمالي، وهي مع ما سيأتي مثال وبيان للطابع الثقافي في شعره.

ويُلحظ أن ابن الحاج لم يتخصص بعلم واحد، ولم ينفرد اطلاعه بفن معين، بل أخذ من عدد منها، فسار على نهج الأدباء، كما قال ابن قتيبة: ((من أراد أن يكون عالما فليلزم فنا واحدا، ومن أراد أن يكون أديبا فليتسع في العلوم))(۲).

وأكثر المؤثرات الثقافية التي أتته من جهة علومه ومعارفه في شعره: الإسلام، فتتفق رؤى ابن الحاج مع الرؤية الإسلامية في أغلب شعره في مجالات عديدة، فقد رسم الشخصية المسلمة التي تؤمن بالله وتلجأ إليه وتستعين به وتقر له بالنعمة والفضل، وتتخذ من رسول الله وأصحابه قدوة، ومن القرآن منهجا، وتنظر للحياة نظرة إيمانية فتؤمن بالدنيا زادا من الأعمال الصالحة والآخرة دارا للحساب والجزاء بجنة أو نار.

وكثيرا ما خص قائد الدولة بمدح يذكر أن من صفاته: تقوى الله وخشيته وطاعته.

\_

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ١٧١.

<sup>(</sup>٢) مواسم الأدب وآثار العجم والعرب، جعفر بن محمد البيتي العلوي(١١٨٢هــ)، مكتبة المعارف، مصر، ط١، ١٣٢٦هــ، ١٤/١.

# بَاكٍ لِـذِكْرِ اللَّهِ جَـلَّ مُوَاصِلٌ زَاكٍ بِتَقْوَى اللَّهِ عَزَّ مُوَاصِلٌ

وقد أورد ابن الحاج في كتابه فيض العباب بيتا لابن هانئ الأندلسي غلا فيه متجاوزا الحد الشرعي، إذ فضل فيه موضعا في بلاد المغرب وهو الزاب على الموضع الأسمى الذي يرومه المسلم، وهو جنات عدن:

خليلي أين الزاب مني وجعفر وجنة عدن بنت عنها وكوثر<sup>(۲)</sup> فأتبعه ابن الحاج بالنكير، ووصفه بأنه: (المتجانف في شنيع مدحه لجعفر عن السننى المرضى)<sup>(۳)</sup>

ويتجلّى الجانب الشكلي للأثر الثقافي الإسلامي، فإن من السمات الأولى التي تظهر مع القراءة الأولى شدة اقتباسه من القرآن والحديث، وقد كان لهما في الشكل تأثيران أحدهما نصيُّ ظاهر يكون باقتباس العبارات والتراكيب القرآنية وتوظيفها في النص، ويظهر هذا في مواضع معينة من نصوص الأديب، ويمكن لكل مطلع أن يعرفه، أما التأثير الآخر فأسلوبي يكون بالحرص على عذوبة اللفظ ورصانة العبارة والترابط المحكم.

ولكل من ذين نصيب من إنتاج ابن الحاج، مثل قوله:

وَغَدَا خَلِيلِي بَعْدَهُ بَرِحَ الأَسَى يَا لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْهُ خَلِيلاً ﴿ الْمَا اللَّهِ الْمَالَ الْ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

الفَائِزِينَ بِجَنَّةٍ طَابَتْ شَدِّي وَقُطُوفُهَا قَدْ ذُلِّلَتْ تَدْلِيلاً (٥)

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) فيض العباب: صــ ٤٤١.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ٢١٣.

أخذه من قوله تعالى: ﴿ وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلاَلُهَا وَذَلَّتْ قُطُوفُهَا تَذِلْيلاً ﴾ [الإنسان:١٤]

كما للحديث النبوي أثر في نصوص ابن الحاج، كقوله:

فَكَ الطَّيْرِ إِذْ تَغْدُو خِمَاصاً ثُمَّ مِنْ بَعْدِ الغُدُوِّ تَرُوحُ غَيْرَ خِماصِ (') كَالطَّيْرِ إِذْ تَغْدُو خِمَاصاً ثُمَّ مِنْ بَعْدِ الغُدُوِّ تَرُوحُ غَيْرَ خِماصِ (') فقد اقتبس البيت الثاني من قول النبي ﷺ: (لو أنكم كنتم توكلون على الله حق توكله لرزقتم كما ترزق الطير، تغدو خماصا، وتروح بطانا) ('') ومن مصطلح الحديث قوله:

صَحَّتْ أَحَادِيثُ بِيضِ الجُودِ عَنْ يَدِهِ فَكَلُّ عَافٍ تُرَوِّيهِ وَيَرْوِيهَا (") وقوله:

أَحَادِيتُ نُعْمَاهُ صِحَاحٌ وَإِنَّهَا لَتَأْتِي بِنَوْعَيْ مُرْسَلٍ وَبَلاَغُ ('') ومما يلحظ أن ابن الحاج النميري قد جعل من اسم إمام مذهبه الفقهي ومذهب أهل الأندلس والمغرب مالك بن أنس وحمه الله مجالا للتورية:

عَنْ نَافِعٍ أَسَنْد حَدِيثَ أَحِبَّتِي يَا مَالِكًا رِقِّي بِحُسْنِ صَنَائِع فَأَجَلُ إِسْنَادٍ وَخَيْرُ رِوَايَةٍ عِنْدِي رِوَايَةُ مَالِكٍ عَنْ نَافِع ('')

#### ب)رحلاته:

يرى بعض الباحثين أن للرحلة على الإبل أثرا في نشوء الشعر العربي حينما تلاقح الكلام المسجوع ووقع أخفاف الإبل<sup>(٢)</sup>، وإن كان الرأي لا يخرج عن دائرة الظن، فإن من اليقين أن للرحلة أثرا في أركان الشعر التصويرية

<sup>(</sup>١) السابق، صـ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي، حديث رقم: (٢٣٤٤).

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٥٠٠.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ١٨٤.

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: العصر الجاهلي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٨، صـ١٨٥-١٨٦.

والشعورية، فالأثر التصويري يظهر في تبدل المشاهد وتجددها التي تثير تحولاتها مكنونات النفس وتدفعها إلى التعبير، وتثري مخزون الشاعر من الصور والتشبيهات، كما قال زهير للنابغة: ((اخرج بنا إلى البرية فإن الشعر بري))(۱) ، وقد صار تصوير الطلل نهجا موروثا تفتتح به المطولات، وغدا التعمق في وصف وسيلة الرحلة مما يتبارى فيه الشعراء كناجي طرفة ومنجرد امرئ القيس، والأثر الشعوري يتجلى في الفراق الغربة والحنين والذكرى والمرور بالأطلال والشوق إلى الوصول والخوف من المجهول، وكلها من أعظم المثيرات الوجدانية، وعنها قال ابن الحاج:

وَرَكْ بِ سَرَوْا وَاللَّيْلُ قِطْعَةُ عَنْبَرٍ تَضُوعُ إِذَا جَلَّى لَنَا الْبَرْقُ عَنْ جَمْرِ سَوَابِحُ فِي بَحْرِ السَّرَابِ وَإِنَّمَا مَعَادِنُ دُرِّ اللَّفْظِ فِي ذَلِكَ الْبَحْرِ إِنْ أَعْلَى فَوْقِهَا أَنْجُما تَسْرِي (") إِذَا أَطْلَعُ وا عُ وجَ " الْمَطِيِّ أَهِلَّةً حسبْتَهُمُ مِنْ فَوْقِهَا أَنْجُما تَسْرِي (")

فقوله: (مَعَادِنُ دُرِّ اللَّفْظِ فِي ذَلِكَ الْبَحْرِ) دليل على أن الرحلة من بواعث الشعر الجميل، فقد قال عنه إنه "در اللفظ" الذي يستخرج من سراب الصحراء.

ولابن الحاج ثلاث رحلات الأولى إلى المشرق سنة ٧٣٧هـ وعمره خمس وعشرون، والثانية إلى المشرق أيضا والثالثة كانت بين بلدات بلاد المغرب وأقاليمها.

وسببُ الرحلتين المشرقيتين الحجُ الذي عاد بالأثر الاجتماعي والأدبي؛ إذ كان العائدون من مناسك الركن الخامس يحظون في الأندلس بمكانة

(٢) العوج: جمع عوجاء، وهي: (الضامرة من الإبل)، لسان العرب، ابن منظور(٧١١هـ) أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، دار صادر، بيروت، ط٦، ٨٠٠٨م، ٣٢٤/١٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ٩٠٠.

منذ عصرها الأموي(١).

والحج بحد ذاته مثير أدبى صنفت فيه الدراسات لبيان علاقته بالأدب، والعربية مدينة لهذه الشعيرة التي جمعت القبائل العربية ونشرت اللهجة القرشية فيها، وجعلتها تتبارز أدبيا في سوق عكاظ الذي أسهم في: (( تطوير اللغة وإنمائها وتغذية مفرداتها وبالتالي في تطوير الأدب العربي الذي ظل يتخذ من الشعر الجاهلي قاعدة أدبية ))(٢)

وقد استمر الشعر العربي يمتح من الحج موضوعات وصورا، تتمثل في وصف الرحلة وما فيها، ومنه ما قاله ابن الحاج:

بِنَفْسِ عَ رَكْ بِ بِبَ رْحِ الْهَ وَى تَرَاهُمْ سُكَارَى وَمَا هُمْ سُكَارَى صَحِبْتُهُمُ وَالصَدُّجَى فَاحِمٌ فَلِلَّهِ عَيْنُ امْرِيءٍ أَبْصَرَتْ طُوالَعَ مِنْ كُلِّ فَحَمِيق وَلَمَّا أَتَيْنَا نَصْؤُمُ الْعَقِيقَ وَأَسْرَى إِلَى الْحَرَّةِ الصَّبُّ يَطْوى وَأَنْضَ يُتُ تَوْبَ الْهَوَى إِذْ دَنَا ويذكر المشاعر والديار الحجازية:

> رُبُوعٌ مَتَى تَربَتْ بِالْحَجِيجِ مِنَ المُوقِدَاتِ جِمَارَ الْهَوَدِ سَفَكُنا الدُّمُوعَ بِهَا وَالدِّمَا أَأُمَّ القُرى هَلِ لِبَدْل الْقِرى

فَأَشْ عَلْتُ وَجْدِي حَتَّى اسْتَنَارَا رَوَاحِلَهَا فِي بُرَاهَا تَبَارَى بِشَعْثِ تَمُدُّ الأَكُمْ فَ افْتِقَاراً جَرَى كَاسْمِهِ دَمْعُ عَيْنِي ابْتِدَارَا عَلَى الوَجْدِ فِيهَا ضُلُوعاً حِرَارًا إلى النَّقَا وَالْتَمَسنتُ الدِّيارَا(")

جَعَلْنُا الشُّعُورَ عَلَيْهَا شِعَارًا إذًا مَا رَمَى الصَّبُّ فِيهَا الْجِمَارَا فَرَاقَتْ خُدُودُ البطَاحِ احْمِرَارَا سَبِيلٌ؟ فَمَا غِبْتُ عَنْكِ اخْتِيارًا

<sup>(</sup>١) الرحلة الأندلسية إلى الجزيرة العربية من القرن الثاني حتى نهاية القرن السادس الهجري، خالد البكر، الرياض، ۳۲۶۱هـ صـ۲۰۳-۸۰۳.

<sup>(</sup>٢) الحج في الأدب العربي، عبد العزيز الرفاعي، المكتبة الصغيرة ١٦ ، مطابع الشرق الأوسط، الرياض،ط١، ٥ ١٣٩هـ، صـ٧١.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ١٠١.

وَكَمْ حجَّةٍ أَصْبَحَتْ حُجَّةً عَلَىَّ فَلَمْ تُجْدِ إلاَّ اعْتِذَارَا(١)

ويبدو لديه الغزل الحجازي الذي كان في بدئه رمزا لحال هجرها الشاعر تحوي الانشغال بالدنيا واللهو لاعتكافه في حال أخرى فيها العمل للآخرة والندم على ما مضى، ومما قاله ابن الحاج في هذا الموضوع:

ألِبَ رُقِ بَدَ المَّنْ الْفِ سَلْعِ بِتُّ أَسْقِي الحِمَى بِمُنْهَ لِّ دَمْعِ مُعْدِنِاً بِالسَّقَامِ فِي فِي فِي نِسِيماً شَغَلَ الوُرْقَ عَنْ مُوَاصَلِ سَجْعِ مَعْدِنِاً بِالسَّقَامِ فِي فِي بِنِي مَوَاصَلِ سَجْعِ قَادِحاً زَنْد لَوْعَ قِ وَغَرَرامٍ خَلَّفَ ا مَوْقِ داً لأَكْ رَمِ رَبْعِ وَبِنَفْسِي بِذِي الأَرَاكِ خِيامٌ فِي رِضَاهَا بَذَلْتُ غَايَةَ وُسْعِي وَرَبَعْتُ الحَدِيثَ عَنْ سَاكِنِيهَا جِيرَةِ المُسْعِدِيِّ لَيْلَةَ جَمْعِ ('')

### ج) صلاته بحكام عصره:

مرية التمهيد أن لابن الحاج صلات قوية بحكام المغرب والأندلس قد ورثها عن أسرته التي كانت محل ثقة القصور السلطانية؛ حتى أوكلت إليه مهمات صعبة كان ابن الحاج فيها عند حسن الظن، وقد حكى بعضا منها في فيض العباب، من ذلك إنشاء كتاب الفتح بأمر من السلطان المريني أبي عنان: ((وأمرني مولانا أيده الله بإنشاء كتاب الفتح ومسطور البشائر الطالعة طلوع الصبح، وقال لي: (لا يصبح إلا وقد أنشأته على حسب المراد، وحررت منه نسخة يكتب بها لأهل البلاد) وقصد أيده الله التعجيل بإدخال المسرات على أهل الإسلام .. فأنشأته، وكتبته في الحين، ونمت إلى أن آن طلوع الصبح المبين في منزل لي يمنع عن الطعام والشراب ويترب تتريب الكتاب ("))

<sup>(</sup>۱) السابق، صــ ۱۰۱- ۱۰۱.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٧١٧.

<sup>(</sup>٣) فيض العباب، ص٥١٥.

وعند أول قراءة لديوان ابن الحاج يبرز أول أثر من آثار صلته بحكام عصره وهو غلبة غرض المدح على شعره؛ وكون هذا الغرض منصبا على الحكام؛ فالديوان المجموع كان ـ كما مر سابقا ـ عماده ديوان مزاين القصر الذي قدمه الشاعر إلى السلطان محمد الغني بالله وهو يحوي تسعا وعشرين قصيدة شملت قوافيها حروف المعجم، كما توجد في الديوان المجموع ثلاث أخر تخص الغني بالله لم تكن ضمن المزاين، ونصوص أخرى لحكام وذوي سلطة آخرين.

وقد وجد ابن الحاج في الميدان السلطاني منافسات شعرية، واهتمامات أميرية بالأدب: فقد ذكر عن أبي عنان المريني أنه استمع إلى أبيات في وقع الجمال على العاشق، فكان أولها:

فحذار من تلك الظباء حذارِ

هدرت دم العشاق بين قبابها وثانيها:

وخدورهن كمائم الأزهار

يبدون كالأزهار راقت منظرا وثالثها:

بفوارس الألباب والأفكار

والعابشات خلال ميدان الهوى ورابعها ـ وهو لابن الحاج ـ :

والطاعنات قدودهن بني الوغى بين الصوارم والقنا الخطارِ فكأنما الأجفان أجفان الظبا وكأنما الأشفار حد شفارِ

ثم ذكر رأي أبي عنان فيها: ((ولما وقف مولانا ـ أيده الله ـ على مجموع هذا الأبيات لم يستحسن منها إلا هذا البيت الأخير، وأولاه القبول الذي ينسي ريح القبول بتفضيله، وتلقاه بتتميم الشكر وتكميله، وعرف لكل حقه في

الإجادة، وشملت البركات التي أطلعت وجود السعادة)) (١)

وذكر أنه بعد انضمام قسنطينة إلى الدولة المرينية (( عطف أهل الآداب على بنات الأفكار وأشعروا هدي الأشعار ورفعوا قصائد بالتهنئة هي أبدع

<sup>(</sup>١) فيض العباب، صــ ٢٤١

من نواضر الأزهار ونواظر الأبكار (١)))

وهذا النقل وإن كان يوحي بجزاف النقد وتأثرية الأحكام في استحسان الشعر لديه، التي من مظاهرها التعبير بأفعل التفضيل (أبدع) على نحو مطلق دون تعليل، فإنه مشعر باهتمام الحاكم بشأن الشعر خاصة بعد الأحداث المهمة التي يقرن فيها الفاعل السياسي السنان باللسان.

وقد أورد عن أبي عنان نقدا دينيا لأحد الأبيات. (٢)

ومن صور الاهتمام في دولة بني الأحمر زخرفة القصور بالأبيات وكأنها تحاكي المعلقات، وفي ذلك يقول ابن الحاج:

وَحَضْرَةٍ زَيَّنَتُهَا بُقْعَةٌ جُعِلَتْ وُسُطَى لِعِقْدٍ نَفِيسٍ مِنْ مَبَانِيهَا يَاقُوتَةٍ فَهْيَ بِالحَمْرَاءِ قَدْ دُعِيَتْ لاَ زَالَ جَوْهَرُ أَمْدَاحِي يُوَافِيهَا (٣)

<sup>(</sup>۱) السابق: صــ ۳۱۹ - ۳۲۰

<sup>(</sup>٢) السابق: صــ ٤٤١.

<sup>(</sup>٣) الديوان: صـ٢٠٦.

## الفصل الأول

# الموضوعات

المبحث الأول: المدح.

المبحث الثاني: الغزل.

المبحث الثالث: الوصف.

المبحث الرابع: الرثاء.

المبحث الخامس: الحكمة.

#### المبحث الأول: المدح.

غلب هذا الموضوع على شعره، وامتاز بتنوعه من حيث القالب الشعري؛ فمنه المقطّعة ومنه القصيدة، وامتاز من حيث البناء الموضوعي؛ فمنه المدح المستقل بالنص، ومنه ما جاء مصاحبا لموضوعات أخرى كالغزل ووصف الطبيعة

وعند التأمل في نصوص المديح يُلحظ أنها متنوعة أيضا من حيث الممدوح؛ إذ جاءت أمداحه وفق الأنواع الآتية:

#### ١. المدح النبوي:

لابن الحاج مدائح نبوية، فقد اعتاد بعض الشعراء في زمنه المشاركة في احتفالات ذكرى مولد النبي في التي يقيمها السلاطين في الثاني عشر من ربيع الأول، وتمتد (أياما وليالي يتلى فيها القرآن الكريم، وينشد الشعراء العيديات، وتنحر الذبائح، وتقام الولائم)(٢).

وهذا الموضوع مشتهر ومنتشر في عصره وقلما يخلو منه ديوان شاعر، بل إن الشعراء يحرصون على هذا الغرض ويفتخرون به أكثر من غيره، ويجعلون عليه اختيارهم من شعرهم لتقديمه لغيرهم، يظهر ذلك في تقاييد ابن الحاج إذ يستنشد من يلاقي من الأعلام فينشدونه من مدائحهم في النبي النبي النبي النبي القي ذات أنواع، منها:

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) الاحتفال بالمولد النبوي لم يستند إلى نص شرعي، وإنما جاء الاحتفال به مبتدعا في سبتة والأندلس لما رأى بعض القضاة مشاركة بعض المسلمين في الأعياد المسيحية؛ فأقاموا المولد النبوي صرفا لهم عن ذلك، انظر في تاريخه: مظاهر الحضارة في الأندلس في ظل بيني الأحمر: صــــ۱۱۸ ، وانظر في حكمه: مجموع فتاوى ومقالات متنوعة، عبد العزيز بن عبد الله بن باز، جمع: د. محمد الشويعر، مركز الدعوة والإرشاد، الرياض، ٢٨٦/٤ -٢٨٩.

LES NOTES DE VoYAGE D' IBRAHIM B. AL – HADJDJ انظر: (۳) AN – NUMAYRI EN L' ANNEE 745 H 1344. P:1-3

- معارضات البردة التي تحاكي قصيدة الشاعر البوصيري في البحر والقافية مع الموضوع، ومن ضمنها البديعيات التي تمثل أبياتها فنون البديع البلاغي(۱).
  - ومنها الهاشميات التي تكون في مديح بعض آل البيت<sup>(۲)</sup>.
- وأخيرا المولديات التي تأتي في مناسبات المولد النبوي، وفيها مدح السلاطين<sup>(۲)</sup>.

والموجود في شعر ابن الحاج من المديح النبوي خمس مدائح للنبي في ، وفيما يأتي عرض لهذه القصائد ثم ذكر بعض سماتهن، وتحديد النوع الذي تنتمي إليه:

المدحة الأولى: دالية (٤)، وقد جاءت في ٢١ بيتا ضمن قصيدة تبلغ الستين، وقد سبق المدح النبوي موضوعان، هما الغزل والرحلة، أما الغزل فمنه:

أَلاَ لَيْتَ شِعْرِي عَنْ لَيَالٍ بِحَاجِرٍ سَقَى عَهْدَهَا مَا سَحَّتِ السُّحْبُ مِنْ عَهْدِ لَيَالٍ يَكَادُ الأُفْقُ يَرْعُفُ أَنْفُهُ بِمِسْكِ دُجَاهَا أَوْ بِمَا شَبَّ مِنْ نَدِّ لَيَالٍ يَكَادُ الأُفْقُ يَرْعُفُ أَنْفُهُ بِمِسْكِ دُجَاهَا أَوْ بِمَا شَبَّ مِنْ نَدِّ تَوَلَّوْا عَوْاقِدَهَا فِي القَلْبِ مِنِّيَ وَالْكَبْدِ وَقَالُوا خِيَامًا مَا تَرَى قُلْتُ بَلْ أَرَى كَمَائِمَ رَوْضٍ لَيْتَ أَزْهَارَهَا عِنْدِي وَقَالُوا خِيَامًا مَا تَرَى قُلْتُ بَلْ أَرَى كَمَائِمَ رَوْضٍ لَيْتَ أَزْهَارَهَا عِنْدِي ثَمَ ذَكِره تحسره على فوات الوصال بقوله:

فيا قَلْبُ لاَ تَذْهَبْ عَلَى القُرْبِ حَسْرَةً فَأَحْسَنُ مِنْ قُرْبٍ وَفَاؤُكَ فِي بُعْدِ وَيُلحظ أنه غزل بدوي يحاكي الحياة العربية القديمة، والاستهلال بالغزل بصورته الأعرابية العذرية من سمات المدائح النبوية (٥)، وبعد الغزل

(٥) انظر: خزانة الأدب وغاية الأرب، أبو بكر محمد بن حجة الحموي(١٣٧هـــ)، تقديم وشرح: صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، صيدا – بيروت، ٢٠٠٩م، ٤١/١

<sup>(</sup>١) انظر: المعجم المفصل في الأدب، د. محمد التونجي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٩٩٣م، ١٧٧/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المدائح النبوية ومديح أهل البيت، صــ٨٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الحب المحمدي وترسيخ صورة البطل النموذج في الشعر النبوي ، د. عبد السلام الطاهري ، نشر: ditions IDGL

<sup>(</sup>٤) - انظر: الديوان، ص٥٨.

أخذ في الحديث عن رحلته:

بِنَفْسِيَ رَكْبٌ أَسْكَرَتْهُمْ يَدُ السُّرَى بِخَمْرَيْنِ مِنْ حُبِّ قَدِيمٍ وَمِنْ جَهْدِ صَوَادِعُ أَكْبَادِ الفَلاَةِ بِأَيْنُقٍ تَرَاخَتْ بُرَاها بِالذَّمِيلِ وَبِالوَخْدِ وَهِذهِ النَّامِيلِ وَبِالوَخْدِ وَهذه الرحلة انتهت بالوصول إلى روضة المسجد النبوي، وبعدها أخذ في مدح الرسول :

رعى الله في أكناف طيبة روضة وحيا بذياك الحمى ساكن اللحد وبعد المديح النبوي انتقل إلى مديح سلطان غرناطة محمد الغنى بالله:

وَلَنْ يَدْخُلُ النَّارَ امْرُؤٌ كَانَ بِاسْمِهِ مُسَمَّى وَلَكِنْ دَارُهُ جَنَّةُ الْخُلْدِ كَمِثْ لِرَاهُ مَنْ يَدْخُلُ النَّارِ المُسْلِمِينَ مُحَمَّدٍ أَجَلِّ بِنِي نَصْرٍ وَخَيْرِ بَنِي سَعْدِ كَمِثْلِ أَمِينَ مُحَمَّدٍ أَجَلِّ بِنِي نَصْرٍ وَخَيْرِ بَنِي سَعْدِ المُدحة الثانية: رائية (۱)، تتكون من ٣٠ بيتا من قصيدة تبلغ ثمانية وسبعين بيتا، ومطلعها غزلى:

سَـقَى اللَّـهُ بِالأَجْرَعِ الْفَـرْدِ دَارًا لأَمْرٍ بِهَا الشَّوْقُ وَالْبَرْقُ ثَارًا ثَارًا ثَم انتهى الغزل بالنهاية نفسها في الغزل السابق، حيث الندم ومخاطبة النفس بالكف عنه:

لَحَا اللَّهُ قَلْبِيَ كَمْ ذَا الْهَوَى وَقَدْ رَدَّ دَهْرِي شَبَابِي المُعَارَا ويلي الغزل وصفٌ لرحلة الحج:

رُبُوعٌ مَتَى تَرِبَتْ بِالْحَجِيجِ جَعَلْنَا الشُّعُورَ عَلَيْهَا شِعَارَا ثُم زيارته للمدينة النبوية:

وَلَمَّ ا أَتَيْنَ ا نَصِؤُمَّ العَقِيقَ جَرَى كَاسَمِهِ دَمْعُ عَيْنِي ابْتِدَارَا وَلَمَّ الْعَقِيقَ وَبَدَأ المدح النبوى بقوله:

وَعِنْدَ المُصَلَّى أَعَدْتُ الصَّلَاةَ عَلَى الْمُصْطَفَى وَالْتَثَمْتُ الجِدَارَا(٢)

(١) انظر: الديوان، صــ١٠١.

\_

<sup>(</sup>٢) لثم الجدار ليس من صفة السلام عليه ﷺ انظر: مجموع فتاوي ومقالات متنوعة، ١٧/٨٧ -٤١٣.

ومصدر القصيدة يشير إلى أن لها بقية من المدح السياسي(۱)، لكنه اكتفى في نقلها إلى حد المدح النبوى.

المدحة الثالثة: ميمية (٢)، تتكون من ٢٨ بيتا في قصيدة طويلة بلغت مئة وثمانية وعشرين بيتا، ومطلعها غزلى، وهو قوله:

رَعَى اللَّهُ نَجْدًا وَحَيَّا الخِيامَا وَإِنْ هِيَ هَاجَتْ لِقَلْبِي غَرَامَا وينتهى الغزل بالندم واستغراب الشاعر من نفسه قول الغزل، فقال:

لَحَى اللَّهُ مِثْلِي أَيَرْضَى الهَوَى وَمَا صَنَعَ الوَجْدُ عَامَا فَعَامَا ثَعَامَا ثَمَا دَكر رحلته للحج، وزيارته للأماكن المقدسة:

فَآهًا عَلَى الخيفِ آهًا وآهًا وَطِيبِ النَّعِيمِ بِعَرْفِ النُّعَامَا وَآهًا مَطَيلاً لِطيبِ النَّعِيمِ الْتِسَامَا كَأَنِّيَ لَمْ أَصْحَبِ الرَّكْبَ وَهُناً مُطِيلاً لِطيبِ النَّسِيمِ الْتِسَامَا بِعُوجٍ ضَوامِرَ مِثْلُ القِسِيِّ تُسَرِدُ لِلْبِيدِ مِنَّا سِهَامَا لِعُصوحٍ ضَوامِرَ مِثْلُ القِسِيِّ تُسَرِدُ لِلْبِيدِ مِنَّا سِهَامَا

ثم بدأ المدح النبوي عندما وصل إلى المسجد النبوي:

وَزُرْتُ النَّهِ يُّ الكَ رِيمَ الَّ ذِي بِرَوْضَتِهِ قَدْ جَمَدْتُ احْتِشَامَا (٣) ومنه انتقل إلى مدح الأنصار:

لأَنْصَارِهِ الفَحْرُ جَدَّ الْتِحَافًا بِزُهْرِ النُّجُومِ وَجَلَّ الْتِحَامَا وَحَلَّ الْتِحَامَا وخص سعد بن عبادة وابنه قيس:

وَلِلَّ فِ سَالَ قُومُ الْ الْحَتِرَامَ الْأُ وَمَ الْمُ وَمَ الْمُ وَالْمَا وَالْلَهِ وَأَبْدَى إِلَا احْتِرَامَ الْأَوْقَ الْمَا وَقَامَ الْقَوْمُ وَاللَّهُ وَقَامَ الْقَوْمُ وَلَا قُومُ وَاللَّهُ وَقَامَا وَلِللَّهُ وَقَامَا وَلِللَّهُ وَقَامَا هُمَّةً وَاهْتِمَامَا وَلِللَّهِ قَالِيلًا اللَّهُ الْمَيلُ الْمَا هُمِثَةً وَاهْتِمَامَا وَمِنْهُمَا انتقل إلى مدح حفدتهما بني الأحمر:

(٣) شد الرحال إلى المسجد النبوي مشروع، وأما إذا كان لقبره ﷺ فهو بدعة، انظر: مجموع فتاوى ومقالات متنوعة، ٢/١٧ -٤١٩ .

\_

<sup>(</sup>۱) انظر: حذوة الاقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس، أحمد بن القاضي المكناسي(١٠٢٥هـ)، دار المنصور، الرباط،١٩٧٣م، ١٩٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الديوان، صــ٧٤٧.

<sup>(</sup>٤) هكذا في الديوان، ولعل الأصح وزنا ولغة ومعنى: (وأبدى احتراما).

هما المنتجان لخيُّر المُلُوكِ بَنُـو نَصْـرِ النَّاصِـرُونَ الأُلَــي هُمُ القَوْمُ أَفْضَ لَهُمْ يُوسُفُ ثم خص الغنى بالله:

وَمِنْ بَعْدِهِ خَيْدُ أَمْلاكِهِمْ مُرَامَا مُحَمَّدٌ الصَّعْبُ فِيهِمْ مَرَامَا أَجَلُّ السَّلَاطِين شَرْقًا وَغُرْبًا

وأَصْدُقهُمْ فِي الحُرُوبِ الْتِزَامَا

ضِخَامًا تَفُوقُ المُلُوكَ الضِّخَامَا

لأَرْكَانِهَا السَّعْدُ وَالَّى اسْتِلاَمَا

مِنَ الكَافِرِينَ أَطَالُوا انْتِقَامَا

إِمَامٌ صُغُودِ السُّغُودِ اسْتَدَامَا

وتمتاز القصيدة عن سابقتيها بذكر المناسبة التي قيلت فيها، فهو حفل عام لأجل المولد النبوى:

وَعَادَ بِهِ مَوْلِدُ الْمُصْطَفَى يُقَامُ وَحُقَّ لَهُ أَنْ يُقَامَا أَعَدَّ لَهُ مَشْ وَرًا خِلْتُهُ سَمَاءً مَن احْتَلَّهَا لَنْ يُضامَا

والمشور من أجزاء قصر الحمراء(١)، وقد شبهه بالسماء؛ ليصل إلى وصفه ووصف الجو الاحتفالي:

تُنُوبُ الشُّ مُوعُ مَنَابَ النُّجُ وم بِهِ وَالوُجُوهُ تَبَدَّتْ وَسَامَا وَيَا لَكَ مِنْ مَشْ وَرِ أُفْقُ هُ بِدُخْنَةِ عَنْبَرهِ قَدْ أَغَامَا

فقد أوقدت فيه الشموع كأنها النجوم، وفاحت فيه أدخنة العنبر كأنها الغيوم، ثم ذكر القبة التي احتواها المشور، ويبدو أنها شديدة العلو، وذلك إذا فسر القرب في البيت التالي تفسير حسيا، وإذا أُخذ بالتفسير المعنوي فسوف يدل على علو ومكانتها وأهميتها في القصر، واختصاص السلطان بها:

بِ هِ قُبَّ ةُ النَّصْ رِ مَشْ هُودَةٌ وَتِلْكَ الَّتِي قُرْبُهَا لَنْ يُرَامَا وفي القصيدة بيّن الشاعر غرضه، وهو الأجر من الله:

وَمَنْ يَغْتَنِمْ بِالْمَدِيحِ العَطَايَا فَإِنِّي اغْتَنَمْ تُ الأُجُورَ اغْتِنَامَا

(١) انظر: الآثار الأندلسية الباقية في إسبانيا والبرتغال دراسة تاريخية أثرية، محمد عبد الله عنان، مؤسسة الخانجي،

القاهرة، ط۲، ۱۳۸۱هـ ۱۹۶۱م، ص ۱۹۱

وهذه ملامح المدائح النبوية التي تميزها عن المدائح السياسية ذات الغرض الدنيوي(١)

وختمت القصيدة بالصلاة عليه رياد

أَطَارَ الكَرَى عَنْ مُقْلَتِي طَائِرُ البَانِ وَبِالوَجْدِ أَفْنَانِي بِمُورِقِ أَفْنَانِ ثَمَانِي بِمُورِقِ أَفْنَانِ ثَم ذكر الرحلة:

وَمَا رَاعَنِي إِلاَّ الحُدَاةُ هَفَتْ بِهِمْ مَعَ الصُّبْحِ ذِكْرَى لَمْ تَدَعْ غَيْرَ وَلْهَانِ وصور الليل والنهار حينئذ حتى قال:

كَأَنَّ ضِياءَ الصُّبْحِ وَالشَّمْسَ بَعْدَهُ هِدَايَةُ خَيْرِ الخَلْقِ مِنْ آلِ عَدْنَانِ فَكَانَ انتقالا إلى المدح النبوي، وبعد أشار إلى مدح الأنصار وعقبهم من بني الأحمر:

وأَثنَى عَلَى الأَنْصَارِ فَوْقَ ثَنَائِنَا مُلُوكِ بَنِي نَصْرٍ وَحَسْبُكَ أَنَّهُمْ مُلُوكِ بَنِي نَصْرٍ وَحَسْبُكَ أَنَّهُمْ وولج من خلاله إلى مدح الغني بالله: هُمُ أَنْجَبُوا خَيْرَ المُلُوكِ مُحَمَّدًا وذكر غرناطة وقصر الحمراء:

وَمَدَّتْ لَده غَرْنَاطَةٌ أَيَّ مِعْصَمِ وَأَبْدَتْ مِنَ الحَمْرَاءِ أَبْدَعَ مَفْرِقٍ وَمَا أَبْصَرَتْ عَيْنٌ كَمِشْورِها الَّذِي مُنيفٌ علَى كُلِّ المَصَانَعِ شَادَهُ

علَى عَقِبِ الأَنْصارِ فِي الزَّمَنِ الثانِي لأَكْرَمُ مَنْ أَجْرى الجِيادَ بميدانِ

رَفِيعَ العُلاَ والقَدْرِ وَالصِّيتِ وَالشَّانِ

مِنَ النَّهْ رِ بِالْوَشْمِ النَّسِيمِيِّ مُزْدَانِ عَلَيْهِ مِنَ الأَبْرَاجِ أَبْدَعُ تِيجَانِ عَلَيْهِ مِنَ الأَبْرَاجِ أَبْدَعُ تِيجَانِ تُنَاسِبُهُ فِي رِفْعَةٍ هِمَّةُ البَانِي فَتَى الجُودِ وَالْعَلْيَاءِ مِنْ نَسْلِ كَهْ لاَنِ

<sup>(</sup>١) انظر: المدائح النبوية ومديح أهل البيت، د. زكي مبارك،مكتبة الشرق الجديد، دمشق، ط٢ ،١٩٩٧م،

<sup>(</sup>۲) انظر :الديوان، صـه٥١.

فَمَا لَبَنِى العَبَاسِ فَخْرٌ بِمَا بَنَوْا وَلِلَّهِ فِي مَغْنَاهُ لَيْلَةَ سَابِع وختمها بالصلاة على الرسول ﷺ

وَأَخْتِمُ نَظْمِى بِالصَّلاَةِ عَلَى الَّذِي وَدَامَ الرِّضَى عَنْ آلِهِ أَنْجُم العُلاَ

أَتَى خَاتمًا لِلرُّسْلِ فِي خَيْر أَزْمَان وأصْحَابِهِ وَالتَّابِعِينَ بِإِحْسَان

وَلاَ لِلْمُلُوكِ الصِّيدِ مِنْ آل مَرْوَان

فُحيًّا بروح لا يَزَالُ وَرَيْحَان

الخامسة: هائية (١)، في ١٨ بيتا من ثمانية وستين، ومطلعها:

فَخِلْتُ دُرًّا سُقُوط اللَّفْظِ مِنْ فِيهَا بَاتَتْ تُحَدِّثُ عَنْ نَجْدٍ وَمَا فِيهَا يتذكر الحب القديم:

> وَأَعْصُرُ ذَهَبَتْ عَنِّي وَقَدْ خَتَمَتْ أخذ يصف الأباطح:

> وَبِالأَبَاطِح مِعْطَارُ الأَصَائِل إنْ ثم انتقل إلى المديح النبوي

كَأَنَّ عَاطِرَهَا ذِكْرُ الرَّسُولِ وَقَدْ وانتقل بلا تخلص واضح:

رَدَّ حُنَيْنًا لأَهْل الكُفْر مُنْهَزمًا وَإِنَّ أَنْدَلُسًا هَدِي لَمُعْجِزَةٌ وَقَدْ أَطَلَّ زَمَانَ الفَتْح طُولُ نَدَي

رَحِيـقَ أُنْسِى بِمِسْكِ مِـنْ لَيَالِيهَـا

عُلَّتْ صَبَاهَا فَآسِي الآسِ يَشْفِيهَا

أَغْرَى الرَّكَائِبَ بِالأَشْوَاقِ حَادِيهَا

بِقَبْضَةِ الرَّمْلِ قَبْلَ البِيضِ يُمْضِيهَا بَقَاؤها وَقُرارٌ فِي نَوَاحِيهَا لَكِنْ مَتَى خَشِيَتْ إِثْلاَفَهَا فَعَلَى رَبِّ الوَرَى وَبَنِي نَصْرِ تَلاَفِيهَا لَكِنْ مَتَى خَشِيبَتْ مُحَمَّدٍ غُوْثِ أَهْلِيهَا وَحَامِيهَا

ويلحظ على نبويات ابن الحاج أنها لم تستقل بل جاءت مع موضوعات أخرى، فهي إذن من المولديات.

وتبدأ القصيدة بالغزل، ويأتي على آخره الندم على الماضي إلا المدحة النونية فإنه قطع الغزل فيها، وانتقل لذكر الرحلة مباشرة.

وهو غزل محتشم متأدب وفق السمة التي يتعين فيها تناول الغزل الذي

(١) انظر: السابق، صـ ٢٠٤

يُصدّر به المديح النبوي مع ذكر الأماكن الحجازية والنجدية (۱)، كما أن التحذير من الهوى من ملامح هذا الموضوع. (۲)

ويسبق المدح النبوي ذكر الرحلة، وفيها يذكر ابن الحاج الأماكن المقدسة بلسان المشتاق، وهو من تقاليد هذا الفن حتى تشابه فيها المادحون كثيرا<sup>(٣)</sup>.

ويتخلص الشاعر من مقدمة القصيدة إلى مدح النبي ﷺ بأن يجعل نهاية رحلته زيارة الرسول في الدالية والرائية والميمية، وعن طريق التشبيه المقلوب في النونية والهائية:

كَأَنَّ ضِياءَ الصُّبْحِ وَالشَّمْسَ بَعْدَهُ هِدَايَةُ خَيْرِ الخَلْقِ مِنْ آلِ عَدْنَانِ (٤) كَأَنَّ عَاطِرَهَا ذِكْرُ الرَّسُولِ وَقَدْ أَغْرَى الرَّكَائِبَ بِالأَشْوَاقِ حَادِيهَا (٥)

والدافع إلى تصنيفه ضمن التشبيه المقلوب أن الأصل تشبيه المعنوي بالحسى، وإلا فإن قوة الصفة لا شك أنها في الجناب النبوى الكريم.

وكما تبين أن نبوياته من المولديات فقد اختتم المدحُ السياسيُّ موضوعاتِ النص، حيث يثنى على الحاكم، ويذكر أفعاله وأوصافه، ويكون قد جمع في القصيدة بين المدحين النبوي والسياسي<sup>(۱)</sup>.

وينتقل الشاعر من المدح النبوي إلى المدح السياسي بما يلي:

- توظيف التماثل الاسمي بين اسم النبي رواسم حاكم غرناطة محمد الغنى بالله في الدالية:

وَلَنْ يَدْخُلَ النَّارَ امْرُؤٌ كَانَ بِاسْمِهِ مُسَمَّى وَلَكِنْ دَارُهُ جَنَّـةُ الْخُلْـدِ

(١) انظر: حزانة الأدب وغاية الأرب، ٤١/١

<sup>(</sup>٢) انظر: المدائح النبوية ومديح أهل البيت، ص١٥٢-١٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: الحب المحمدي ص ١١٩-١٢٠

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ ٥٥١

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: الحب المحمدي ١٢١

وأَثْنَى عَلَى عَلَى الأَنْصَارِ فَوْقَ ثَنَائِنَا عَلَى عَقِبِ الأَنْصَارِ فِي الزَّمَنِ التَّانِي مُلُوكِ بَنِي نَصْرٍ وَحَسْبُكَ أَنَّهُمْ لأَكْرَمُ مَنْ أَجْرى الجِيادَ بِمَيْدَانِ (٢) مُلُوكِ بَنِي نَصْرٍ وَحَسْبُكَ أَنَّهُمْ لأَكْرَمُ مَنْ أَجْرى الجِيادَ بِمَيْدَانِ (٢) أما الرائية فلم يأت مدحها السياسي من المصدر، وكانت الهائية بلا تخلص. والوارد من المدح السياسي متعلق بالغني بالله، ما عدا الرائية التي وجهت الى حاكم المغرب أبي بكر السعيد (٤) ولم تكتمل القصيدة، والعلاقة بين المدحين هي علاقة الفرع بالأصل، فإن الرسول شي قدوة آمر، والسلطان مقتدٍ منفذ (٥).

وتحتوي الميمية والنونية على ذكر ما يشير إلى مناسبة الاحتفال بالمولد النبوي وكان ختامهما بالصلاة على الرسول ، وهو من سمات النبويات ، وأما صفات المدح، فهي ظهر مدح خصاله المعنوية الشريفة، كالصدق والهدى:

نبي قول الصدق يرشد للهدى رسول صدوق القول يهدي إلى الرشد (۱) ويُلحظ أن الشطر الثاني من البيت الثاني مكرر عن شطره الأول؛ ولعله

<sup>(</sup>۱) الديوان، صـ ٨٦

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٨٤١

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٥٧

<sup>(</sup>٤) أبو يجيى أبو بكر السعيد بن أبي عنان فارس المريني بويع صغيرا في آخر سنة ٢٥٩هـ.، و لم يدم حتى خُلع سنة ٢٦٠هـ.، وقُتل غرقا وعمره عشر سنين. انظر: روضة النسرين في دولة بني مرين، إسماعيل بن الأحمر (٨٠٧هـ.)، تحقيق: عبد الوهاب بن منصور، المطبعة الملكية، الرباط، ١٩٦٢م، صــ٣٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: الحب المحمدي، صــ ٤١.

<sup>(</sup>٦) انظر السابق، صـ ١٢٠

<sup>(</sup>٧) الديوان، صـ ٥٨

لتأكيد معناه.

ويصف النبي بالنور الذي هدى الخلق:

كَأَنَّ ضِياءَ الصُّبْحِ وَالشَّمْسَ بَعْدَهُ هِدَايَةُ خَيْرِ الخَلْقِ مِنْ آلِ عَدْنَانِ (١)

ويضفي إحساسا شاعريا لقصة ظل الغمامة التي رُوي أنها أظلت المصطفى ويضفي تقيه حر الشمس<sup>(۱)</sup>، فتصور ابن الحاج أن الغمامة قد حلت بين شمسين:

وَفِي الشَّامِ قَدْ ظَلَّلَتْهُ الغَمَامُ فَيَا شَرَّفَ اللَّهُ تِلْكَ الشَّامَا سَرَتْ بَيْنَ شَمْسَيْنِ كِلْتَاهُمَا بِنُ ور وَهَدْي يَسُرُ الأَنَامَا لَكَ سَرَتْ بَيْنَ شَمْسَيْنِ كِلْتَاهُمَا بِنُ ور وَهَدْي يَسُرُ الأَنَامَا لَكَ لَكِنْ شَمْسَ أَجْلَى وَأَعْلَى مَقَامَا " كَكِنْ دَاتَ النَّهِيِّ الشَّرِيفِ مِنَ الشَّمْسِ أَجْلَى وَأَعْلَى مَقَامَا " وكرر الصورة مختصرة في مدحة أخرى:

وَظَلَّاتُ لَهُ الغَمَامُ الوُطْفُ وَاقِيَةً شَمْسًا عَلَى الأَرْضِ لاَ شَمْسٌ تُضَاهِيهَا (') وَظَلَّاتُ لهُ الغَمَامُ الوُطُ فَ وَاقِيَةً شَمْسًا عَلَى الأَرْضِ لاَ شَمْسُ:

وَقَدْ رَحِمَ اللَّهُ أَرْحَامَهَا بِنَـُورٍ أَضَـَاءَ وَمَـَا إِنْ تَـوَارَى فَلُوْ زَارَهُ الْبَدْرُ بَانَ لَهُ مِنَ الشَّمْسِ عَنْهُ القُصُورُ اضْطِرَارَا(٥) فَلَوْ زَارَهُ الْبَدْرُ بَانَ لَهُ مِنَ الشَّمْسِ عَنْهُ القُصُورُ اضْطِرَارَا(١٥) ولا يخفى ضعف تأليف البيت الثاني.

ومن الصفات النبوية الرحمة التي جاءت لتعم العالمين، وعنها قال ابن الحاج:

رَسُ ولٌ أَتَ ى رَحْمَ ةً لِلْ وَرَى عَلَى حِين خَافُوا بَوَاحًا بَوَارَا(٢٠) رَوُوفٌ رَحِيمٌ خُصَّ بِاسْ مَيْنِ عُظِّمَ اللَّ هُمَا لِلَّ هِ سُبُحَ انْهُ اسْمَ انِ

(۱) السابق، صـ ١٥٥

\_\_\_\_

<sup>(</sup>٢) انظر في تضعيف القصة: السيرة النبوية الصحيحة، د.أكرم ضياء العمري، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط ١٤١٢هـ، ١٩٩٢م، ١/ ١٠٦-١١١

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ١٤٧

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٢٠٥

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١٠٢

<sup>(</sup>٦) السابق، الموضع نفسه

رَسُولٌ أَتَى لِلْخَلْقِ أَجْمَع رَحْمَةً وَجَاءَ بِنُورٍ لِلأَّنَامِ وَفُرْقَانِ (١) رَسُولٌ أَتَى لِلْخَلْقِ أَجْمَع رَحْمَةً وَأَنْجَعَ قَصْدَ المُبْتَغَى أَحْسَنَ الْقَصْدِ (٢)

ويعد رعاية الجوار من الخصال العربية الأصيلة التي زادها الرسول الله وتشريفا:

وَهَــذَا النَّهِــيُّ الحَــرِيمُ الَّــذِي يُقِيلُ العِثَارَ وَيَرْعَى الْجِوَارَا رَفِيعُ الْبَوَارَ وَيَرْعَى الْجِوَارَا رَفِيعُ الْمَنَاسِبِ عَمًّا وَخَالاً مَنِيعُ الجَوَانِـبِ أَهْــلاً وَجَــارَا(") وقد امتاز الرسول الشياب القدر:

أَجَلُ النبيئِ وَالرُّسُلِ طُرَّا وَخَيْرُهُمُ أُمَّةً وَاتْتِمامَا (٤) وَخَيْرُهُمُ أُمَّةً وَاتْتِمامَا (٤) وأنه خاتم الرسل:

وَأَخْتِمُ نَظْمِي بِالصَّلاَةِ عَلَى الَّذِي أَتَى خَاتمًا لِلرُّسْلِ فِي خَيْرِ أَزْمَانِ (٥) وَأَخْتِمُ نَظْمِي بِالصَّلاَةِ عَلَى النَّذِي أَزْمَانِ السابقة:

بِهِ بَشَّر الإِنْجِيلُ عِيسَى بْنَ مَرْيَمٍ وَبَشَّرَتِ التَّوْرَاةُ مُوسَى بْنَ عِمْرَانِ (١٠) ومدحه بالأفضلية على الخلائق:

مُحَمَّدٌ خَاتِهُمُ الأَرْسَالِ أَوَّلُهَا فِي الفَضْلِ شَهْسُ هُوَاهَا بَدْرُ نَادِيهَا خَيْرُ البَرِيَّةِ مَاضِيهَا وَآتِيها وَآتِيها وَآتِيها وَآتِيها وَآتِيها وَآتِيها وَأَنه ذو فضل قبل البعثة:

وَكَمْ حَازَ فِي عَصْرِ الصِّبَا مِنْ فَضَائِلٍ تَأَدَّتْ لَنَا مِنْ بَيْنِ مَثْنَى وَوِحْدَانِ (^^) وَأَن العقول متحققة من صدق نبوته:

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ١٥٦

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۸٦

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٠٢

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٤٧، وقوله: (النبيئين) جمع نبيء لغة في نبي، وعليها قراءة نافع المدني السائدة في المغرب والأندلس، انظر: لسان العرب، ١٦٩/١٤، ونهاية البيت في الديوان: (ائتتاما) ولا معنى له.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صـ٨٥١.

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ١٥٦

<sup>(</sup>٧) السابق، صـ ٢٠٤

<sup>(</sup>٨) السابق، الموضع نفسه.

وَلَـوْلاَهُ مَـا كَـانَ هَـذَا الوُجُـودُ وَلاَ انْقَسَمَ الحُسنْ فِيهِ انْقِسَامَا (١) وَلاَ انْقَسَمَ الحُسنْ فِيهِ انْقِسَامَا (١) وَلاَ ارْتَسَمَتْ فِي طُرُوسِ العُقُولِ حُرُوفُ الحَقَائِقِ مِنْهُ ارْتِسَامَا (٢)

وينص ابن الحاج على الاعتصام بحبل الله، الذي أمر القرآن به، وامتثل به النبي ريب أن حال الأندلس بحاجة شديدة للاقتداء به عليه الصلاة والسلام في هذا الاعتصام أكثر من أى وقت آخر:

ويَا لَكَ مِنْ عَاقِبٍ حَاشِرٍ يُطِيلُ بِحَبْلِ الإِلهِ اعْتِصَامَا (") ويمدح ذكره العطر الذي ما زال يجذب الشوق:

كَأَنَّ عَاطِرَهَا ذِكْرُ الرَّسُولِ وَقَدْ أَغْرَى الرَّكَائِبَ بِالأَشْوَاقِ حَادِيهَا ('') وذكر من صفاته الحسية جماله، فقال:

وَلَـوْلاَهُ مَـا كَـانَ هَـذَا الوُجُـودُ وَلاَ انْقَسَمَ الحُسنْنُ فِيهِ انْقِسَامَا<sup>(٥)</sup> وَقَـدْ أَنْجَبَتْهُ أَزْهُـرُ الْمَجْـدِ أَزْهـرًا كَرِيمًا كَرِيمًا كَرِيمَ الخَـالِ وَالأَبِ وَالجَـدِّ<sup>(٢)</sup>

ولا يوجد غير هذين البيتين، على الرغم من أن المدائح النبوية تعنى وتفصل في الوصف الحسي له المرابع ومن معاني المدح نسبه الرفيع:

رَفِيعُ الْمُنَاسِبِ عَمًا وَخَالاً مَنِيعُ الجَوَانِبِ أَهْلاً وَجَارَا وَجَارَا فَكُنَا فَعُلاً وَجَارَا فَكُ الْمُنَاسِبِ عَمًا وَخَارَا فَكُ الْمُنَاسِبِ عَمًا وَخَارَا فَكُ الْمُنَا فُ الْفُرِّ مِنْ هَاشِمٍ وَزَهْرُهُ أَزْهَرَ نَدْبًا هُمَامَا فَالْمُ مَنْ لَا الْعُلاَ شَيْبَةُ الْحَمْدِ صَرِيحٌ نَمَتْ لُهُ الْغُلاَ شَيْبَةُ الْحَمْدِ وَأَحْمَدَهُ نَيْلَ الْعُللَ شَيْبَةُ الْحَمْدِ

<sup>(</sup>١) السبب في الوجود هو ما جاء في قوله تعالى: {وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون} [الذاريات:٥٦]

<sup>(</sup>۲) الديوان، صـ ١٤٧

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ١٤٨

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ۲۰۶

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ ١٤٧.

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ۸٥.

<sup>(</sup>٧) انظر: لمدائح النبوية ومديح أهل البيت، صــ٥٥-٣٦.

<sup>(</sup>٨) الديوان، صـ ١٠٢.

<sup>(</sup>٩) السابق، صـ ١٤٧.

وَقَدْ أَنْجَبَتْهُ أَزْهُـرُ الْمَجْـدِ أَزْهـَـرًا كَريمًا كَريمَ الخَالِ وَالأَبِ وَالجَدِّ(١) والغالب على معانى المدح ذكر معجزاته: وأولها المعجزة الخالدة: القرآن الكريم، وهو من المعاني التي ترد كثيرا في المدائح النبوية. (٢)

وَكَانَ لَـهُ مِـنْ مُعْجِـزَاتٍ سَـوَاطِع تَجِـلُّ عَـن الحَصْـر المُوَاصَـل وَالعَـدِّ وَأَعْظَمُهَا القُرْآنُ لاَ شَكَ كَ إِنَّهُ لَبَاقٍ مُحِيلُ الشَّكِّ وَالقَوْلِ بِالْجَحْدِ تَحَدَّى بِهِ أَهْلَ الفَصَاحَةِ معْجِزًا فَمَا كَانَ جَهْلاً كُفْرُهُمْ بَلْ عَلَى عَمْدِ (")

رَسُولٌ أَتَى لِلْخَلْقِ أَجْمَع رَحْمَةً وَجَاءَ بِنُ ورِ لِلأَنَامِ وَفُرْقَانِ وَإِنَّ كِتَابَ اللَّهِ أَعْظَمُ آيَةٍ تَجَلَّتْ فَلَمْ تُنْكِرْ سِنَا الصُّبْحِ عَيْنَان (٤)

وقد اشتركت المدائح في ذكر ما يروى عما حدث في بلاد فارس عند ولادته من خمود نار المجوس وتهدم إيوان كسرى، وغلب فيها ذكر غور بحيرة ساوى (٥) ، وما ورد من نبع الماء من فروج أصابعه وانشقاق القمر:

وَكُمْ حَازَ فِي عَصْرِ الصِّبَا مِنْ فَضَائِلِ تَأَدَّتْ لَنَا مِنْ بَيْنِ مَثْنَى وَوحْدَانِ (٢) وَالجِـ ذْعُ حَـنَّ لَـهُ كُلَّ الحَنِينِ فَمَا الشُّجَا بطِيبَةَ جِذْعًا كَادَ يُعْدِيهَا كَأَنَّهُمَا الورْقُ إِذْ غَنَّتْ بِأَغْصِنِهِ وَحَـنَّ إِلَـيْهِ الجِــنْغُ وَاشْـتَدَّ حُـزْنُهُ كَـــأَنَّ الَّـــذِي غَنَّــتْ بِـهِ وَهْـــوُ نَــاعِمٌ

قَدْ عَلَّمَتْهُ فَأَضْحَى بَعْدُ يَحْكِيهَا (٧) وَمِنْ قُبْلُ لَمْ تَشْكُ الجُذُوعُ بِفُقْدَان مِنَ الوُرْقِ أَعْدَتْهُ بِفَادِحِ أَحْزَان (^)

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٥٨.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٨٦.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ١٥٦

<sup>(</sup>٥) ما روي من خمود نار المحوس وتهدم إيوان كسرى وغور بحيرة ساوى غير ثابت بسند صحيح، انظر: السيرة النبوية الصحيحة، ١٠٠/١

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ ١٥٦.

<sup>(</sup>۷) السابق، صـ ۲۰۰

<sup>(</sup>٨) السابق، صـ ١٥٧

وهي كسائر المدائح النبوية تعمر بالبديع خاصة المقابلة والاقتباس(١).

وفي بعض المفاهيم التي عرضها ابن الحاج وحاكى بها الكثير من أصحاب المدائح النبوية مجاوزة للحكم الشرعي الذي يجب الامتثال له، خاصة ما يتعلق بالاستغاثة والشفاعة (٢).

## ٢. مدح الحكّام:

وذلك حينما يكون الممدوح من أهل الحكم والسياسة، وعليه أغلب مدائح ابن الحاج، وهو موزّع على ثلاث دول: بني حفص بتونس، وبني مرين في المغرب الأقصى والأوسط، وبني نصر بن الأحمر بغرناطة، ولم يكن توزيعها متساويا؛ فالوارد للدولة الحفصية مقطّعة من بيتين فقط هما:

وَقَالُو أَبُو حَفْصٍ حَوَى الْمُلْكَ غَاصِبًا وَإِخْوَتُهُ أَوْلَى وَقَدْ جَاءَ بِالنُّكْرِ فَقُلْتُ لَهُمْ كُفُّوا فَمَا رَضِيَ الْوَرَى سِوَى عُمَرِ مِنْ بَعْدِ مَوْتِ أَبِي بَكْرِ<sup>(٣)</sup>

أما مدحه في بني مرين في أثناء خدمته للدولة المرينية فهو أكثر من الحفصية ودون النصرية، وهو موجه إلى أبي عنان المريني، والمتوافر من نصوص هذا المدح هو ما ورد في كتابه "فيض العباب"، وعددها خمس قصائد، كانت الأولى للتهنئة بشفاء أبي عنان، أتت في سبعة وثلاثين بيتا، واختصت من بين الطوال أنها بلا مقدمة وجدانية، بل ذكر أن شفاء أبي عنان كان مطلبا وكان موهبة من الله:

مَطَالِبُ إلاَّ أَنَّهُنَّ مَوَاهِبُ قَضَى اللَّهُ أَنْ تُقْضَى فَنِعْمَ الْمَطَالِبُ

(٢) انظر: المدائح النبوية بين المعتدلين والغلاة، د.محمد بن سعد بن حسين، مطابع الفرزدق، الرياض، ط١،

<sup>(</sup>١) انظر: السابق، صـ ١٢٤

٢٠٤١هـ، صـ٥٧-٥٨.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ١١٦

شِفَاءُ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ وَإِنَّهُ لأَكْرَمُ مَنْ تُحْدَى إلَيْهِ الرَّكَائِبُ(') وفي الشطر الأخير من البيت السابق يظهر فيه أثر الترحال الذي عاشه ابن الحاج، كما ظهر أيضا في عدة أبيات من هذه القصيدة:

كَرِيمٌ فَلاَ الحَادِي النَّجَائِبَ مُخْفِقٌ لَدَيْهِ وَلاَ الْمُنْضِي الرَّكَائِبَ خَائِبُ وَكَمْ خِلْتُ بَرْقًا فِي الدُّجَى نُور بِشْرِهِ تَشِيمُ سَنَاهُ النَّاجِيَاتُ النَّجَائِبُ ثَم يصور الحال التي كانت وقت مرض أبي عنان، وأثره في الكون في نظر ابن الحاج الذي غطت الهموم على قلبه وأتعبته:

وَكَمْ قُلْتُ غَابَ الْبَدْرُ وَالشَّمْسُ ضَلَّةٌ ( وَرَانَتْ عَلَى قَلْبِي الْهُمُ ومُ النَّوَاصِبُ وَكَمْ قُلْتُ غَالِبَ الْهُمُ ومُ النَّوَاصِبُ وَلَمْ يَغِبَا لَكِنْ شَكَا الضُّرَّ فَارِسٌ وَأَوْحَشَ مِنْهُ مَجْلِسُ الْمُلْكِ غَائِبُ

وهذه سمة تغلب على مديح ابن الحاج حيث يحرص على إبلاغ ممدوحه بمشاعره، فابن الحاج متحدث عن نفسه في مدائحه.

ثم يُذكر بقوة أبي عنان وبطولاته الحربية لأجل رفع معنوياته، ويحمل أيضا رسالة تذكير لأعدائه المتربصين به الذين سعوا إلى استغلال ضعفه الجسدي:

هَنِيئًا فَقَدْ صَحَّ الإمَامُ الَّذِي بِه تُفلُّ السُّيُوفُ الْمُرْهَ فَاتُ الْقُوَاضِبِ فَمَسْتَأْصِلُ الْفُلِ الْمُغِدَ جِيَادهُ لِضَرْبٍ كَمَا تَرْغُو الفُحُولُ الضَّوَارِبُ وَمُسْتَأْصِلُ الْفُلِ الْمُغِدَ جِيَادهُ لِضَرْبٍ كَمَا تَرْغُو الفُحُولُ الضَّوَارِبُ وَمَنْ حَطَّمَ السُّمْرَ الطِّوَالُ كُعُوبُهَا بِطَعْنٍ كَمَا امْتاحَ الرَّكيَّةَ شَارِبُ وَكَلَم لَاسُدٌ غَوَالِبُ وَكَلَم فِي الْحَرْبِ أُسُدٌ غَوَالِبُ وَكَلَى أَرْضِ العِدَى بِفَوارِسٍ كَأَنَّهُم فِي الْحَرْبِ أُسُدٌ غَوَالِبُ

وكانت الصفات التي مدح بها ابن الحاج أبا عنان تقليدية جدا، إذ مدح بصفتين اتفق عليهما معظم الشعراء، وهما الشجاعة والكرم، وقد جمعهما في قوله:

أَرَى بَذْلَـهُ النُّعْمَـى فَفُضَّتْ مَكَاسِبٌ أَرَى بَأْسَـهُ الأَنْضَـى فَفُضِّتْ كَتَائِبُ وكان الكرم أوفر نصيبا حتى أُقحم في بعض الصور

(٢) الضَّلَّة: (الغيبوبة)، ويقال: ذهب فلان ضِلة، أي لم يُدر أين ذهب، انظر: لسان العرب، ٩٨/٥.

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٤٣

كَأَنَّ ظُبُاهُمْ فِي الهِيَاجِ أَكُفُّهُمْ تَجُودُ وَأَرْوَاحُ العُدَاةِ مَوَاهِبُ فظبا السنان التي تزهق الأرواح بكثرة تشبه الكف المعطاء التي تخرج المال بسخاء، وفي هذا بعد شديد في الجامع بين طرفي التشبيه وضعف في الصلة، لكنها اقتربت في مخيلة ابن الحاج لرغبته المُلحّة في العطاء، وهذا الإلحاح في التكسب يبرز كثيرا في مدائحه.

ولا يخرج عن المتعارف في تناول صفة الكرم حيث يشبّه صاحبها بالبحر والسحاب:

هُـمُ مَـا هُـمُ حَـدِّتْ عَـن الْبَحْـر أَوْ بَنِـي أَنَامِلُـهُ يَـرُوي الْـوَرَى صَـوْبُ جُودِهَـا فَلَـوْلاَ دَوَامُ الـرَّيِّ قُلْـتُ السَّحَائِبُ

مَرِين فَنَهُجُ الْقَوْلِ أَبْلَجُ لاَحِبُ

ومن الصفات التي مدح ابن الحاج أبا عنان النسب القيسي، فيقول:

مِنَ الْبَيْتِ شَادَتْ قَيْسُ عَيْلانَ فَخْرَهُ فَطَالَتْ مَعَالِيهِ وَطَابَتْ مَنَاسِبُ وَأَحْيَا لَـهُ مُلْـكُ الْخَلِيفَةِ فَارس مَاتَرَ غَالَتْهَا الَّليَالِي الـذَّوَاهِبُ

ولا يقتصر على الأوصاف المعنوية بل يذكر الأوصاف الحسية التعبيرية، إذ يمدح أبا عنان ببشر الوجه فيشبه وجهه بالبرق، وذلك في قوله:

وَكَمْ خِلْتُ بَرْقًا فِي الدُّجَى نُور بِشْرِهِ تَشِيمُ سَنَاهُ النَّاجِيَاتُ النَّجَائِبُ والتكسب كان بارزا ومكشوفا، إذ من المتعارف عليه أن شعراء المدح مع إلحاحهم في العطاء يكونون واثقين بشعرهم يصفونه بالقوة والسيرورة ويجعلونه حقيقا بالصلة والإكرام، كأن ما ينالون عوض عما ينشئون، أما ابن الحاج فقد كان في هذه القصيدة مستصغرا لنفسه وشعره فقال طالبا من الممدوح إعارة البلاغة وتعليم البيان:

أَعِرْنِي أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ بَلاَغَةً فَإِنِّي عَنْ عَجْنِ لِمَدْحِكَ هائِبُ وَأَنْطِقْ لِسَانِي بِالْبِيَانِ مُعَلِّمًا فَإِنِّيَ فِي التَّعْلِيمِ لا الْجُود رَاغِبُ وَكَيْفَ تَرَى لِي بَعْدُ فِي الْجُودِ رَغْبَةً وَجُـودُكَ لِي فَوْقَ الَّذي أَنَا طَالِبُ

وفي أواخر القصيدة يستصغر ابن الحاج أن يسميها مدحة، بل لا يعد نفسه شاعرا يلقى قصيدة مدح بل هو عبد يخلص في الدعاء وما القصيدة إلا مذهب من مذاهب الدعاء، وما ابن الحاج ـ حسب كلامه ـ إلا عبد ينتظر جزاء إخلاصه:

وَحَسْبِي دُعَاءً لَوْ سَكَتُ كُفيتُهُ كَمَا قِيلَ لَكِنْ فِي الدُّعَاءِ مَذاهِبُ وَمَا أَنَا إِلاَّ عَبْدُكَ الْمُخْلِصُ الَّذِي يُرَاقِبُ فِي إِخْلاَصِهِ مَا يُرَاقِبُ

وهذا من المبالغة الممقوتة الغريبة، فمقتها جاء من تجاوز الحد الشرعي والإنساني الذي يحفظ للنفس مكانتها، ويأبى عليها الخروج عن هذا الإطار.

ثم بين أن غرض القصيدة ليس المدح وإنما الاعتذار:

فَخُدْهَا تَبُثُ الْعُدْرَ لاَ الْمَدْحَ إِنَّهُ هُو الْبَحْرُ قلْ هَلْ يَجْمَعُ الْبَحْرَ حَاسِبُ وَيَخْتُم القصيدة بما يناسب المقام، وهو الدعاء للمدوح بالشفاء من كل ضرونيل الأجر، وأن تكون النوائب مقصورة على أعدائه:

وَعُوفِيتَ مِنْ ضُرِّ وَأُعْطِيتَ أَجْرَهُ وَلا رَوَّعَتْ إِلاَّ عِدَاكَ النَّوائِبُ

فأشبه المتنبي في تهنئته المشهورة لسيف الدولة بعد شفائه، من حيث الدعاء بانصراف النوائب عن الممدوح إلى أعدائه:

اللَجدُ عوفِيَ إِذ عوفِيتَ وَالكَرَمُ وَزالَ عَنكَ إِلَى أَعدائِكَ الأَلَمُ (۱) ولقد أشار ابن الحاج إلى إحدى عبارات المتنبى الذي يقول:

وَهَـذا دُعـاءً لَـو سَـكَتُّ كُفِيتَـهُ لأَنِّي سَأَلْتُ اللَّهَ فيكَ وَقَد فَعَلْ (٢)

والمدحة الثانية لأبي عنان جاءت معارضة لقصيدة لأعشى همدان، ولم يكن ابن الحاج وحده الذي عارضها بل شاركه شعراء البلاط المريني، وذلك أن أبا عنان حين نجح في إخماد بعض القبائل الثائرة تناول في مجلسه أحد كتب الأدب فوجد بيتين من قصيدة للأعشى الهمداني، رأى أنهما يطابقان الحال التي آل إليها الثوار، وهما:

بِجُنْدِ أَمَير المُومِنِينَ وَخَيْلِهِ وَسُلْطَانِهِ أَمْسَى مُعَانًا مُؤَيَّدًا

<sup>(</sup>۱) شرح دیوان المتنبی،(۴ م۳هـ) تعلیق: د.یجیی شامی، دار الفکر العربی، بیروت، ط۱، ۱۹۹۷م، ۳۳۰

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٢٢٢

لِيهُنَ أَمِيرَ المُؤمنِينَ ظُهُورُهُ عَلَى أُمَّةٍ كَانَتُ بُغَاةً وَحسَّدَا ('' فتبارى الشعراء حوله في معارضة القصيدة وكان منهم ابن الحاج، وأنشأها في ٤١ بيتا (۲)، وامتازت عن السابقة بالمقدمة الوجدانية التي استغرقت ١٨ بيتا أي نصف النص تقريبا.

وعلى الرغم من أن ابن الحاج جاء بهذه القصيدة من باب المعارضة والاحتذاء وقد سبقه وشاركه في هذا الباب وقت مناسبة القصيدة شعراء آخرون سمعوا قراءة أبي عنان لبيتي أعشى همدان، وأخذوا يلقون عليه ما أنشؤوا فإن شخصيته في النص كانت أكثر ثقة بمؤهله الشعري عما سبق حتى وصف نفسه بخطيب الكون؛ وربما دفعه إلى ذلك التنافس مع الشعراء: فقام خَطِيبُ الكَوْنِ نَحْوكَ سَاعِيًا وَوَافَاكَ كَالأَعْشَى علَى القُرْبِ مُنْشِدًا وإن كان التشبيه في الشطر الثاني قد غض من المنزلة التي ادعاها؛ حيث صور نفسه كأنه أعشى همدان وقد صار قريبا من الممدوح.

وهذا الافتخار بالذات (خطيب الكون) هو فرق ثان عن المدحة الأولى، وثمة فرق ثالث وهو أن ابن الحاج يبث في هذه القصيدة بعضا من الحكم ويجعلها مستندا ترجع إليها أهمية صفات المدح التي يثبتها، فهو يمدح أبا عنان بالتقى:

تَقِيُّ لَـهُ العُقْبَـى فَـلاَ السَّعْيُ خَائِبٌ أَبَـى اللَّـهُ إِلاَّ أَنْ تُنَـالَ وَتُحْمَـدَا ثم يبرز أهمية هذه الصفة:

وَفِعْلُ الْفَتَى كَلُّ عَلَى الْمَهْ يُمِنِ مُبْعَدَا فَفِعْلُ الْفَتَى كَلُّ عَلَى الْمُهَيْمِنِ مُبْعَدَا فمن يعلو بدونه فسوف تكون أفعاله منهكة لما وصل إليه.

ثم مدحه بأنه يفرق المال ويجمع الثناء، ويتبع هذه الصفة نتيجتها وحصيلتها وهو خلود الذكر:

<sup>(</sup>۱) دیوان أعشی همدان وأخباره،(۸۳هـ) تحقیق: د. حسن عیسی أبو یاسین، دار العلوم، الریاض،ط۱، ۱۶۰هـ ۱۹۸۳م، ص ۱۰۳، وجاءت (جنود) فی موضع (بجند)

<sup>(</sup>٢) انظر الديوان، صـ ٧٩

كَرِيمٌ بِشَمْلِ الْحَمْدِ ظُلَّ مُجَمَّعا وَلِلشَّمْلِ شَمْلِ الْمَالِ ظَلَّ مُبَدِّدًا وَخَيْرٌ مِنَ الْمَالِ الْجَزِيلِ لِكَاسِبٍ تُنَاءٌ عَلَيهِ لاَ يَلْ الْمُالِ الْجَزِيلِ لِكَاسِبٍ تُنَاءٌ عَلَيهِ لاَ يَلْ اللهُ الْمُالِ الْجَزِيلِ لِكَاسِبٍ تُنَاءٌ عَلَيهِ لاَ يَلْ اللهُ الحاج وإذا كان شعراء المدح قد أكثروا من ذكر الشجاعة والكرم وابن الحاج منهم فقد قرر ذلك جاعلا تلك الصفتين مرجع أوصاف الشرف:

وَمَا تُعْرَفُ الأَوْصَافُ فِي شَرَفٍ سِوَى إِذَا قُسِمَتْ بَيْنَ الشَّجَاعَةِ وَالنَّدَى وَمَا تُعْرَفُ الأَوْصَافُ فِي شَرَفٍ سِوَى إِذَا قُسِمَتْ بَيْنَ الشَّجَاعَةِ وَالنَّدَى ويستمر ابن الحاج على هذا النهج، فوصف الممدوح بالتفاؤل، وهذه صفة مدح، لأنها واردة عن الرسول الشَّ القائل: (لا عدوى ولا طيرة ، ويعجبني الفأل الصالح: الكلمة الحسنة)(۱).

هَدَاكَ لأِخْذِ الفَأْلِ وَالفَأْلُ مُنْجِبٌ كَمَا جَاءَ عَمَّنْ جَاءَ بِالنُّورِ وَالهُدَى وضمّن فِي آخرها تلك البيتين مع مطلع القصيدة:

أَبُكَ اللَّهُ إِلاَّ أَنْ يُكَ تَمَم نُكُورَهُ وَيُخْمِد نَار الفاسِقِينَ فَتَخْمُدا وهو ما يوحي أن ابن الحاج قد اطلع على قصيدة الأعشى لكن ذلك لم يؤد إلى أن تتجاوز المعارضة الوزن والقافية وأن يكون غير تقارب المناسبة موضع التشابه، فلا أثر غير ذلك، وما يوجد من أثر لشاعر على هذا النص يكاد ينحصر في المتبي إذا فضل ابن الحاج ممدوحه على ممدوح للمتبي وهو محمد بن على بن سيار بن مكرم:

شَهِيدٌ عَلَى الأَعْدَاءِ مَا ابْنُ مُكَرَّمٍ بِأَشْجَعَ مِنْهُ فِي الحُرُوبِ وَأَنْجَدَا الذي مدحه ببعض القصائد (٢).

والمدحة الثالثة كانت الأقصر، وقد قالها على البديهة إثر مرور سحابة بمكان نزول أبي عنان ثم أقشعت تلك السحابة بعد أن أرسلت سيلها، فصورها ابن الحاج عبر فن حسن التعليل، إذ ادعى أنها ما فعلت ذلك إلا لأجل محبة السحابة لأبي عنان وأنها ما أتت إلا شوقا إليه وما أمطرت إلا لتقبيل الأرض التى حلّها:

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري،حديث رقم: (٥٧٥٦).

قَدْ حَنَّتِ السُّحْبُ مِنْ شَوْق إلَيْكَ وَلَمْ تَشْعُرْ بِذَلِكَ إِذْ جَاءَتْ عَلَى قَدَر وَاسْتُشْعَرَتْ أَنَّنَا لَمْ نَدْر مَا قُصَدَتْ فَأَرْسَلَتْ سَيْلَهَا يَسْعَى عَلَى الأَثر فَقَبَّ لَ الأَرْضَ إعْظَامً ا وَأَوْسَ عَهَا لَثَمَّا وَلَمْ يَطُو مِنْ كَشْح عَلَى ضَرَر (''

وحسن التعليل يظهر كثيرا لدى شعراء المدح المرافقين لمدوحيهم، ويكون هذا الفن البديعي فرصة لتفسير مظاهر كونية وأحداث سياسية تأتى عكس ما يشتهي الممدوح أو يستحسن، ولا يخفي ما في معظم أمثلته ـ والأبيات السابقة منها ـ من غلو لا يصح أن ينسب للمخلوق.

والمدحة الرابعة(٢) كانت بمناسبة استيلاء أبي عنان على قسنطينة، وهي أطول مدحة فيه بلغت ٦٤ بيتا، جاءت المقدمة في ٢١ بيتا، وهي ثلث القصيدة تقريبا، وقد بدأ المدحة ببيان أن أهل قسنطينة مقبلون على رغد من العيش:

أَنَــابُوا لِمَوْلاَنَــا الْخَلِيفَــةِ فَــارسِ

وَقَدْ يُدْرِكُ الإِنْسَانُ مَا لَمْ يَكُنْ بِرَاجِ وَيُعْطَى فَوْقَ مَا نَالَ مِنْ قَصْدِ كَمَا أُوْسِعَ القَوْمُ الَّذِينَ حَوَتْهُمُ قَسَنْطِينَةٌ جُودًا وَرفْدًا عَلَى رفْدِ فَفَازُوا بِنَيْلِ السَّعْدِ وَالْعِيشَةِ الرَّغْدِ فَاَذْعَنَ أَهْلُوهَا وَجَاءَ أَمِيرُهُمْ لَأَكْرَم مَوْلَى شَأْنُهُ الرِّفْقُ بِالْعَبْدِ

وفي النص إشارات من ابن الحاج موجهة إلى أبى عنان إلى الرفق بأهل قسنطينة وفق ما ذكر الشاعر من أنهم سينالون حياة سعيدة تحت حكمه، وهذا إخبار في ظاهره، لكنه يحمل معنى الطلب، يعززه التذكير بالعهد: وَتَأْبَى العُلاَ السَّمَاحَةَ وَالنَّدَى وَسِرُّ التُّقَى إلاَّ البَقَاءَ عَلَى العَهْدِ ثم يعتذر عن تمنعها بفن بلاغي، وهو حسن التعليل، وقد تقدم في المدحة السابقة، وفرقه هنا أنه عن حدث سياسي وأما ما سبق فكان مظهرا كونيا:

وَمَا اتَّبَعَتْ يَوْمًا قُسَنْطِينَةُ الْهَوَى هَوَاهَا وَلاَ كَانَ التَّمَنُّعُ عَنْ عَمْدِ

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ١١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، صـ٩١.

وَلَكِنْ لِتَحْظَى بِاقْتِرَابِ خَلِيفٍ قِي يبينُ بِتَقْوَى اللَّهِ فِي الحلِّ وَالعَقْدِ وَمَا الصفات التي مدح بها فيذكر أن أبا عنان اسم على مسمى:
وَلِللَّهِ يَا لِللَّهِ فَالرِسِّ الَّلِينِ غَدَا كَاسْمِهِ وَالخَيْلُ خَوْفَ الرَّدَى تُرْدِي وَلِللَّهِ يَا لِللَّهِ فَالرَّرِسِّ الَّلِينِ الحدث: (القتال والظبا الباسمة والصوارم وفي النص تفصيل لمجريات الحدث: (القتال والظبا الباسمة والصوارم المتوددة والحجاج والحجاج والخرواء والخرواء والدوء) على على المتوددة والحجاج والحجاج والحجاج والخرواء والدوء والمناخرة والمتوادة والحجاج والحجاج والحجاج والحجاج والخرواء والمناخرة والمن

وفي النص تفصيل لمجريات الحدث: (القتال والظبا الباسمة والصوارم المتوردة والعجاج والجماجم والخيول والدروع والفتح والحصار والعفو)، على نحو يبرز قوة الجيش المريني وبسالته.

والأبرز في النص هو الافتخار بالمغرب على المشرق، وأن الريادة آتية من لدن الغرب:

وَلاَ ثُبُ لِهِ شَلَّ مُسْ الشَّرْقِ فَالْغَرْبُ مُطْلِعٌ شُمُوسَ هُدى تُبُوي لِنِي الرُّشْدِ مَا تُبْدِي وقبل هذا الافتخار وبعده افتخاران: الأول: بأبي عنان الحاكم المغربي على أشهر حكام المشرق الماضين الرشيد ووالده المهدي، وهو افتخار سياسي: فَسِرْ فِي ضَمَانِ اللَّهِ مُلْكُكَ فَوْقَ مَا تَسَنَّى قَدِيمًا لِلرَّشِيدِ وَلِلْمَهُ دِي وَالافتخار الثاني: شعري على أبرز شعراء المشرق أبي الطيب المتنبي، والشاعر المغربي المفتخر به عليه هو ابن الحاج نفسه، وكان ختام النص: وَدُونَكَ مَدْحًا شَبَّهَ المِسْكَ عَرْفُهُ فَطَيِّبُهُ يُنْسِي أَبَا الطَّيِّ بِ الكِنْدِي والمدحة الأخيرة (۱) كانت بأمر سلطاني إذ أراد أبو يعقوب بن مزني (۲) الولاة التابعين لسلطة أبي عنان أن يمدحه مرتجلا، فلم يستطع أن يزيد على بيت، هو:

دخلت بلاد الله شرقا ومغربا فلم تر عيني مثل بسكرة يبسا

(١) انظر الديوان، صــ ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) أبو يعقوب يوسف بن منصور من بني مزني وهم من أعراب الجزيرة العربية الذين نزحوا إلى المغرب فتحضروا وظفروا بولاية إقليم الزاب خلال القرن السابع، وكان أبو يعقوب واليا عليها للدولة المرينية منذ سنة ٢٧هـ. بعد أن اغتال أخاه عبد الواحد، وشارك بني مرين في التوسع والاستيلاء على بعض مناطق المغرب، توفي سنة ٧٦٧هـ. انظر في أحباره: تاريخ ابن خلدون المسمى ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، عبد الرحمن بن خلدون (٨٠٨هـ)، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٤٠١هـ ١٩٨١م، ٢٥٥٠م-٥٩٤.

فزاد عليه أبو عنان بيتين (أسرع من ارتداد الطرف وأوحى من رجع البصر) كما ذكر ابن الحاج، هما:

ويا قبح ما اسود القتام بوجهها فمذغشي الأبصار لم تبصر الشمسا فخسرا وسحقا لابن هان لقد غوى بمدح بلاد الزاب إذ عدم الحسّا

ثم أمره بأن يكملها: (( وفي الحين أمرني مولانا أيده الله بالزيادة على ثلاثة الأبيات وقال لي: اذكر ابن مزني فيما تنظمه بأحسن الصفات ))(()

فكان على ابن الحاج أن يتمم القصيدة، وأن يذكر ابن هانئ الأندلسي لأن أبا عنان قد انتقده على غلوه، واحتوت القصيدة على صفات العدل والكرم التى تحلّى بها أبو عنان:

كَأَنَّ ابْنَ مُزْنٍ يَخْلِفُ المُزْنَ عِنْدَمَا يَجُودُ إِمَامٌ لَمْ يَدَعْ هَدْيَـهُ لَبْسَا وَمَهْمَا عَـلاً وَاسْوَدَّ يَوْمًا قَتَامُهَا فَأَشْبَهَ مَنْ أَضْحَى بِهَا حَالُ مَنْ أَمْسَى جَـلاً عَـدلُ مَوْلاَنَا الخَلِيفَةِ فارسٍ شُمُوسًا هَدَتْ أَنْوَارُهَا الجِنَّ والإِنْسَا

فيرى شمس العدل تجلي آثار الحرب التي ساوت الضحى بالمساء، ثم يصف بلاد الزاب وحاضرتها بسكرة بعد حلول أبى عنان فيها:

فَمَهُمَا شَكَتْ بِاليُبْسِ بِسْكِرَةٌ حَبَا بِبَعْضِ عَطَايَا فَارِسٍ فَزَكَتْ غَرْسَا وَمَا تَشْرُفُ الأَوْطَانُ إِلاَّ بِمَنْ حَوَتْ وَمَا قَدْرُ جِسْمِ المَرْءِ أَنْ يَفْصِلِ النَفْسَا وَمَا تَشْرُفُ الأَوْطَانُ إِلاَّ بِمَنْ حَوَتْ وَمَا قَدْرُ جِسْمِ المَرْءِ أَنْ يَفْصِلِ النَفْسَا وَكُلُّ بِلاَدِ اللَّهِ طُرِبِ بِفَارِسٍ سَتَسْعَدُ يَوْمًا مَثلَ مَا سَعَدَتْ أَمْسَا وَكُلُّ بِلاَدِ اللَّهِ طُرِبِ بِفَارِسٍ سَتَسْعَدُ يَوْمًا مَثلَ مَا سَعَدَتْ أَمْسَا وَكُلُولِ فَيُ اللَّهُ الْمَوْقِ مَمْدُوحِهُ عَلَى مَمْدُوحِ ابن هانئ:

وَلاَ خُسْرَ عِنْدِي بَعْدَهَا لاَبْنِ هَانِيءٍ بِمَدْحٍ لَهَا مَا صَافَحَ القَلَمُ الطِّرْسَا وَلِنْ كَانَ فِيهَا جَعْفَرٌ جَعْفَرًا فَقَدْ جَرَتْ أَنْمُلُ المَوْلَى بِهَا أَبْحُرًا خَمْسَا وَإِنْ كَانَ فِيهَا جَعْفَرٌ جَعْفَرًا فَقَدْ جَرَتْ أَنْمُلُ المَوْلَى بِهَا أَبْحُرًا خَمْسَا مستغلا اسم ممدوح ابن هانئ (جعفر)، ويعني النهر الصغير الذي يتضاءل عند جريان بحور الكرم من أنامل أبي عنان، وهو استمرار في استخدام

(١) فيض العباب، صــ ٤٤١.

الاسم واشتقاق الصفات منه، ولم يكن في المدح هنا بل للتقليل والذم.

وأما دولة بني الأحمر فلها ولسلطانها محمد الغني بالله النصيب الأكبر، فقد أنشأ مدائحه فيه بعد عودته واستقراره في الأندلس.

ولم يكن منقطعا عن مديح سلاطين غرناطة؛ إذ كتب قصيدة وجهها إلى والد الغني بالله السلطان يوسف بن إسماعيل وهو في غربته عن الأندلس، وبها من السمات السابقة في مدح أبي عنان، كجمعه بين الشجاعة والكرم في هذا البيت الذي حوى شطره الأول الصفة الأولى واختص الثاني بالثانية: إمامُ الْهُدَى جَزْلُ الرِّدَى شَرَكُ العِدى غَمَامُ النَّدَى بَحْرُ الجَدَا مَعْدِنُ الذُّخْرِ(۱)

ولقد كان ما نظمه ابن الحاج في مديح الغني أكثر شعره، وعبر عن أسباب هذه الكثرة بأن ما يتصف به الغنى يبعث الثناء والشعر:

إِذَا لَـمْ يَمَسَّ الطِّيبَ قَامَتْ مَقَامَهُ لَـهُ الدَّهْرَ مِنْ طِيبِ الثَّنَاءِ لَخَالِخُ (٢) وَلَـمْ أَتَكَلَّـفْ فِيهِ مَـدْحًا وَإِنَّمَـا أَنَا لِلَّذِي يُعْلِي مَعَالِيهِ نَاسِخُ (٢)

ومع هذه الكثرة يظهر أنه التزم معاني كانت مشتركة بين قصائد المدح، ويبدو أنها معان رسمية، وأهمها: مدح انتساب بني نصر إلى الأنصار ألى وسعد بن عبادة الخزرجي الشاحديدا.

وقد اشترك بهذا المعنى مع عدد من الشعراء المادحين للدولة النصرية، وحسنب القارئ أن يطالع أشعار المدح عند ابن الخطيب(٤) وابن زمرك(٥) وابن

(٢) (اللَّخُلْخَة: ضرب من الطيب)، لسان العرب، ١٨٦/١٣.

(٤) انظر قوله: أبني الأنْصارِ لكُمْ شرَفٌ حُكْمُ القُرْآنِ بِهِ نطَقا دول الثقافة، الدار البيضاء،ط١، ٩٠٩هـ ديوان لسان الدين بن الخطيب السلماني، تحقيق: د.محمد مفتاح، دار الثقافة، الدار البيضاء،ط١، ٩٠٩هـ

۱۹۸۹م، ۲/۸۸۲

(٥) انظر قوله: يا آل نصر أنتم سُرُجُ الهدى في كلّ خطب قد تجهم مظلم أبناء أنصار النّبيّ وحزبه وذوي السوابق والحوار الأعصم

ديوان ابن زمرك، محمد بن يوسف الصريحي الغرناطي(٢٩٦هـــ)، جمعه: د. أحمد سليم الحمصي، المكتبة العصرية، صيدا-بيروت، ط١، ٤١٨ هــ، ١٩٩٨م، صـــ١١٢

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٧٠١.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٧٤-٥٧.

فركون(١١) فيرى أنه وصف رسمى تفخر الدولة النصرية وتتمسك به:

وَأُوْرَتُهُ الْمَجْدَ الْمُوَطَّدَ شَالِخُ

أَصِيلُ الْعُلاَ مِنْ غُرِّ قَحْطَانَ فِي الذُّرَى يَذِلُّ لَهُ حَتَّى الْمُلُوكُ الأَبَاذِخُ لَـــهُ شَـــدَّ زرًّا فِـــي الخِلاَفَـــةِ آزِرٌ مِنَ الخَزْرَجِيِّينَ الَّنِينَ بُيُ وتُهُمْ بِأَعْلَى مَراقِى الْمَعْلُوَاتِ شَوَامِخُ نَمَتْ لهُ إِلْ ع سَعْدِ الْعُلاَ ابْن عُبَادَةٍ وَحَسْبُكَ أَعْرَاقٌ كِرامٌ بَوَاذِخُ وَأَوْرَتُهِ قَيْسُ بَنُ سَعْدٍ مَفَاخِرًا لَهَا أَيُّ حُكْمٍ مَا لَـهُ الدَّهْرَ نَاسِخُ جُدُودُهُمُ الأَنْصَارُ أَنْصَارُ دِينِنَا وَمَنْ بِهِمُ كَانَ النَّبِيُّ يُبَاذِخُ (٢)

إن هذه الأبيات التي أوغلت في المدح بالنسب تأخذ في سرد الأجداد حتى الذين لم يتعارف الشعراء على ذكرهم، فالعرب لم تعرف التفاخر بالأجداد الأباعد: آزر وشالخ؛ لاشتراكها فيهما، وهذا ما يسوّغ القول بأن ملائمة القافية هو الدافع لعرض هذه الأسماء، خاصة أن هذا لم يرد لدى الآخرين من مادحي بني نصر، ولذلك لم يتكرر لديه بل كان نسق النسب يأتي على هذا التتابع: (قحطان، يعرب، الأنصار، الخزرج، سعد بن عبادة، قيس بن سعد ) ومن ذلك:

مِنْ ضِئْضِئِ "أَ الْأَنْصَارِ أَكْرَم أُسْرَةٍ نَصَرُوا النَّبِيَّ فَفُضِّلُوا تَفْضِيلاً الفَ ائِزينَ بِجَنَّ ةٍ طَابَ تُ شَ ذًى وَقُطُوفُهَا قَدْ ذُلِّكَ تَذْلِيلاً مِــنْ آلِ سَـعْدٍ ذَلِـكَ بْــنِ عُبَـادَةٍ مَوْلًى بِنَصْرِ الدِّينِ كَانَ كَفِيلاً وَعَلَى أَبِي قَيْسِ رَسُولُ اللَّهِ قَدْ أَثْنَى وَكُمَّلَ بِرَّهُ تَكْمِيلاً ﴿ ثَا ومنه أيضا:

أَعْيَا حَدِيثُ عَلَائِهِ الحُفَّاظَا مِـنْ آل خَـزْرَجَ فِـى سـَـرَارَةِ مَحـــتُدٍ

إلى الرُّشْدِ مَنْ ضلّ السّبيلَ وخلّطا (١) انظر مثلاً قوله: ومَن كابْن أنصار الرّسول الذي هدَى ديوان ابن فركون(٢٠٠هـ)، تعليق: محمد ابن شريفة،أكاديمية المملكة المغربية،ط١، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م،

<sup>(</sup>۲) الديوان، صـ ۷٤

<sup>(</sup>٣) الضئضئ: (الأصل)، لسان العرب، ٩/٦.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ٤١٠.

مِنْ عِلْيَةِ الأَنْصَارِ فِي البَيْتِ الَّذِي وقوله كذلك:

فِي سِرِّ قَحْطَانِ قَدِ اتَّسَقَتْ لَهُمْ سَرَوَاتُ أَرْحَامِ كِرَامِ وُشَّجِ مِنْ عِلْيَةِ الأَنْصَارِ فِي الْبَيْتِ الَّذِي وَتَلْأَهُ قَيْسٌ وَهُ وَ أَكْبَرُ مَاجِدٍ نَدْبٍ بِغَيْرٍ فَضَائِلِ لَمْ يَلْهَج قَيْسُ بَنُ سَعْدٍ ذُو الجَلاَلَةِ وَالعُلا وكما في قوله:

> مِنْ آل خَـزْرَجَ فِي الـذَّوَائِبِ عِيصُـهُ مِنْ عِلْيَةِ الْأَنْصَارِ مِنْ صُيَّابَةٍ (٤) مِنْ آل سَعْدِ الخَنْرُجِ بْن عُبَادَةِ مِمَّنْ نَمَى قَيْسُ بْنُ سَعْدٍ ذُو النَّدَى

بسننًا هُدَاهُ قَيدً الأَلْحَاظَا(١)

قَدْ شَادَهُ سَعْدٌ كَبِيرُ الْخَزْرَج وَالْحَمْدِ بِاسْمِ بِالشَّذَا الْمَتَأَرِّجِ (٢)

بَـدْرُ المُفَـاخِرِ أَكْـرَمُ الأَعْيَـاصِ صُبُرِ عَلَى نَصْرِ النَّبِي حِرَاص بْن دُلَيْم المُوتَى لأَخْن قِصَاص وَعَلا مُصاص مُنْجِبٌ لِمُصاص (٥)

واستمرت بعض الملامح السابقة مثل ذكر الشجاعة والكرم وجمعهما ببيت واحد، لأنهما في اعتقاده أساس استحقاق المُلْك:

فَذَاكَ امْرُقُ لِلْمُلْكِ لاَ شَكَّ غَاصِبُ(٢) وَمَـنْ نَـالَ مُلْكًـا لاَ بِبَـأْسِ وَلاَ نَـدَى

ويأتى بكلا الصفتين على تفصيل يبين الصفة ومن يستحق المعاملة:

كُمْ مِنْ عَدُوٍّ خَافَهُ وَعَدُوَّةٍ (٧) مِنْ بَاذِل يُعْطِي الْجَزيلَ وَبَأْسُهُ وقال ذلك مختصرا في شطر:

أَرْضَى العُفَاةَ وَكُلّ قِرْنِ غَاظًا (^) وَمُعِزُّ فَخْرِهِمُ مُحَمَّدٌ الرِّضَا

(١) السابق، صـ٧٦١.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ٦٢.

<sup>(</sup>٣) العيص: (الأصل)، لسان العرب، ١٠/٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) الصُيّابة: الخيار من كل شيء، وصُيّابة القوم: أحلصهم نسبا، انظر: السابق، ١١/٨.٣٠.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صــ٧٦٧، والمُصاص: خالص كل شيء، لسان العرب، ٨٥/١٤.

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ٤٦.

<sup>(</sup>٧) السابق، صــ١٥.

<sup>(</sup>٨) السابق، صــ٧٦٧.

و قال أيضا وقد أضاف تشبيها:

فَبَأْسٌ كَلَفْحِ الْبَرْقِ فِي قَلْبِ مُعْتَصِ (١)

وحينا يأتى التفصيل حسب الزمان: نَــوْبُ تَجَمَّـعَ بِالْعَشِــيِّ ضُــيُوفُهُ وقد شملت المعاملة الورى:

وَعَـمَّ الــوَرَى دَفْعًـا وَنَفْعًـا كِلَيْهِمَـا ويذكر أن البأس يسبق الندى:

يَكُذُّ نُدَاهُ بَعْدَ إِنْهَابِ بَأْسِهِ كما يشبه الصفتين بمشبه واحد:

وهي بنظره سياسة حكيمة تشبه البحر في حركتي المد والجزر:

ويتفنن ابن الحاج فيعبر عنهما بالألوان:

متواليان:

ذُو الْمَال مَا إِنْ زَالَ وَهُو مُفَوَّتُ

وَجُودٌ كَسَفْح الْغَيْثِ فِي كَفٍّ مُجْتَدِ (٢)

وَيُفَرِّقُ الْغَارَاتِ عِنْدَ الضَّحْوَةِ (٣)

فَلَيْ لُ الرَّدَى يُخْفِى وَصْبْحُ الهُدَى يُبْدِي (٤)

كَمَا لَذَّ نَوْمٌ بَعْدَ طُول تَسَهُّر (٥)

اَلقَاتِلُ المَحْلَ قَتْلَ المُشْبِهِينَ لَـهُ مِنْ الأَعَادِي الَّتِي مَا زَالَ يَكْفِيهَا فَمِنْ سَحَابِ نَدَى يُرْضِيهِ هَامِلُهَا وَمِنْ سَحَابِ دَمِ يَشْفِيهِ هَامِيهَا(٢)

بِبَـــْدْلِ النَّــدَى وَالْبَــأْسِ يُعْــرَفُ دَائِمًــا ﴿ كَمَـا تُعْـرَفُ الأَنْهَــارُ بِالْمَــدِّ وَالْجَــزْرِ (٧)

خَيْرُ الْمُلُوكِ الَّتِي جَلَّتْ عُلا فَغَدَتْ حُمْرًا وَقَائِعُهَا بِيضًا أَيادِيهَا (^) وحينا يأخذ ابن الحاج في تعزيز معنى كل صفة، فيكون لكل منهما بيتان

وَتَنَاؤُهُ وَالْمَدْحُ غَيْرُ مُفَوَّتِ

<sup>(</sup>١) معتصى: (يقال فلان يعتصى بالسيف، أي: يجعله عصا)، لسان العرب، ١٧٩/١٠.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ٨٨.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٤٩

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٨٦

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ٨٨

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ٢٠٦

<sup>(</sup>۷) السابق، صـ ۱۱۵

<sup>(</sup>٨) السابق، صـ ٢٠٦

ذُو الـرُّمْحِ يَغْدُو وَالِجًا فِي تَغْرِهِ كَشُعَاعِ شَمْسٍ وَالِجٍ فِي كُوَّةٍ (١) وهاتان صفتان اجتمعتا واشتهرتا:

إِمَامُ الْهُدَى الْمَشْهُورُ بِالْبَأْسِ وَالنَّدَى وَأَكْرَمُ مُوو لِلطَّرِيدِ الْمُعَوَّتُ (٢) وقد يوسع هاتين الصفتين ويعبر عنهما بأثرهما: اللين والغلظة:

مَلِكُ المُلُوكِ اللَّيِّنِينَ شَهَارًِ للَّ وَالمُغْلِظِينَ عَلَى العِدَى إِغْلاَظاً رَقَّتْ حَمَائِلُهُمْ وَلَكِنْ فِي الوَغَى لَبِسُوا سَرَابِيلَ الحُرُوبِ غِلاَظاً (") ولا شك أن الشاعر قد تفنن في تناول ثنائية السيف والمال اللذين من أهم أدوات القيادة والحكم، فنوع عرضها الفكري والتصويري.

ولابن الحاج دقة في ذكر الصفات حتى لا يفهم منها عكس المراد، فيعمد إلى أن يقرن الصفة بأخرى تقويها وتمنع أن يفهم منها الضعف، فيصف الغني بالله بالحلم ويقرنه بالقدرة حتى لا يفهم منه الضعف وأنه لجأ إليه مجبرا:

حَلِيمٌ وَلَكِنْ حِلْمُـهُ بَعْدَ قُدْرَةٍ أَتِيحَتْ لَهُ وَالسَّيْفُ بِالدَّمِ خَاضِبُ '' كما مدحه بالعلم وأتبعه بالمدح على العمل:

عَلِيمٌ يُزَكِّي عِلْمَهُ عَمَلٌ بِهِ كَمَا جَادَتِ الَّروْضَ النَّضِيرَ السَّحَائِبُ(٥)

كما جاء التأمل في اسم الممدوح واشتقاق المدائح منه، خاصة أن اسم الغني محمد، فكان رابطا بين مدحته ومدح النبي في، مثل:

وَلَنْ يَدْخُلَ النَّارَ امْرُؤٌ كَانَ بِاسْمِهِ مُسَمًّى وَلَكِنْ دَارُهُ جَنَّةُ الْخُلْدِ(٢)

(١) السابق، صـ.٥

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٥٤، والمُعوِّث له أكثر من معنى، والأنسب للبيت: (المتحيّر)، انظر: لسان العرب، ٣٢٣/١٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ٧٦١.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ٤٣.

<sup>(</sup>٥) السابق، الموضع نفسه

<sup>(</sup>٦) غلو من الشاعر جعله يدعي هذا المعنى الذي لا أساس له من الدين، وإنما أخذه من حديث موضوع، هو: (من ولد له مولود فسماه محمداً تبرّكًا به كان هو ومولودُهُ في الجنة)، انظر: السلسلة الضعيفة والموضوعة، محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، ١٤١٢هـ، ١٩/١هـ، ٣٢٠-٣٢٠.

كَمِثْ لِ أَمِيرِ الْسُلِمِينَ مُحَمَّدٍ أَجَلِّ بِنِي نَصْرٍ وَخَيْرِ بَنِي سَعْدِ وَالْمَلِكُ الَّذِي لَهُ شَادَتِ الْأَنْصَارُ أَشْرَفَ مَحْتَدِ (۱) كَا اللَّهِ وَالْمَلِكُ الَّذِي لَهُ شَادَتِ الْأَنْصَارُ أَشْرَفَ مَحْتَدِ (۱) كما جعله اسما على مسمى في قوله:

هُـمُ خَيْـرُ أَمْـلاَكِ الزَّمَـانِ وَخيْـرُهُمْ مُحَمَّدٌ الْمَحْمُـودُ فِي السِّرِّ وَالْجَهْرِ (٢) وقوله:

وَعِنْ دِي هَنَاءٌ لِلإَمَامِ مُحَمَّدٍ سَيُحْمِدُ لِي سَعْيًا وَيُنْجِحُ مَقْصِدَا (") وكنْ الله واء الحربية وكذلك يفعل مع اسم أسرة بني نصر، فكان اسما مناسبا للأجواء الحربية التي تحيط بمملكة غرناطة:

وَلَقَدْ نَمَى نَصْرًا مُحَيّا كَاسْمِهِ فَالْحَقُّ لَوْلاً نَصْرُهُ لَمْ يَعْرُجِ (٤) ومما جاء في مدحه لأبي عنان وهو أيضا في مدح الغني الفخر على المشرق: غرناطة فخرت ببحر علومه وحماة لم تفخر بغير العاصي ويراه أملا للأمة كلها يصلح من شأنها ويضم شتاتها ويوسع نفوذها:

وَلَسَوْفَ يَمْلِكُ مِصْرَ وَالشَّامَ الَّذِي قَدْ لأَنَ فِيهِ كُلُّ قَلْبِ قَاسِ وَلَسَوْفَ يَمْلِكُ مِصْرَ وَالشَّامَ الَّذِي قَدْ لأَنَ فِيهِ كُلُّ قَلْبِ قَاسِ وَتُقَيِيمُ مَلَنْآدَ العِلَى العُراقِ بِدَوْلَةٍ تُغْنِيكَ أَسْعُدُهَا عَنِ الحُرَّاسِ (٥) ويأمل أيضا أن يمتد حكمه إلى أوربا:

وَلَسَوْفَ يَمْلِكُ رُومَةً وَجَمِيعَ مَا مَلَكَ الْعِدَى مِنْ بُرْتُغَالَ لِجِنْوَةِ (٢) وَكَثيرا ما يعضد صفات المدح بشيء من الدين والتاريخ وهما أمران يقويان من أحقية الحكم، فيذكر ما اتصف به الغني من تقى واستقامة:

خَاشٍ بِنِكْرِ اللَّهِ جَلَّ جَلاّلُهُ أَبَدًا يَلِظُّ مُوَاصِلا إِلْظَاظَا(٧)

(۱) الديوان، صـ ٨٦

\_\_

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۱۱۰

<sup>(</sup>٣) السابق، ص ٧٩

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٢٢

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١٩٨

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ٥٠

<sup>(</sup>٧) السابق، صــ١٢٨، والإلظاظ: (لزوم الشيء والمثابرة عليه)، لسان العرب، ٢٠٤/١٣.

ومن ناحية يكثر من تفضيله على غيره ممن سبقه :

أَقْسَمْتُ أَنَّكَ فِي الخَلاَئِفِ لَلَّذِي أَنْسَى بَنِي مَرْوَانَ وَالعَبَّاسِ(١)

كما مدح ابن الغني يوسف بن محمد<sup>(۲)</sup> في قصيدة يهنئ الغني بقدوم ابنه على ظهر سفينة من المغرب، ويشير إلى تلاطم أمواج البحر، فقال:

وَقُلْ لِلرُّبُوعِ الآهِلَا النَّاسِ قَدْرًا وَمَحْتِدَا وَيَا بَحْرَهَا رِفْقًا بِبَحْرٍ حَمَلْتَهُ وَلَكِنَّهُ يَا بَحْرُ يَعْذُبُ مَوْرِدَا وَإِنْ كُنْتَ حَقَّا قَدْ جُنِنْتَ بِحُبِّهِ فَأَصْبَحْتَ مُرْتَجَّ الْجَوَانِبِ مُزْبِدَا فَمَا وَاجِبُ الْإِنْصَافِ ذَاكَ وَإِنَّمَا سُكُونُكَ أَوْلَى إِنْ أَرَدْتَ تَوَدُّدَا (٢٠)

وتأخذ به المبالغة في خطاب ما لا يعقل إلى ما يمس المعتقد:

وَكُنْ بَاسِطًا خَدًّا لَهُ فِي طَرِيقِهِ وَأَقْسِمْ عَلَى الأَمْوَاجِ تَلْقَاهُ سُجَّدَا

#### ٣. مدح العلماء:

وجّه ابن الحاج شيئا من مدائحه إلى العلماء، وقد صاحب هذا النوع رحلاته إلى المشرق، وهو من أوائل شعره، وكان موجها إلى العلماء المشارقة الذين التقاهم، إذ يمم الشرق وخص مدنه المعروفة بالعلم، والتقى بجمع من علمائه.

وجميع نصوص هذا النوع من المقطّعات الثنائية، أي أنها جاءت في بيتين، وهي تحمل إشارات علمية، وهي مبنية على فن التورية، وتكون التورية في الشطر الثاني من البيت الثاني، وما قبله يكون تمهيده له، وفي الغالب يستثمر ابن الحاج لقب الممدوح ليعقد تورية تجمع الإشارة إلى ممدوحه وإلى معنى آخر يحمله اللقب، فمثلا لقب قطب الدين، ووجيه الدين، وجمال

الديوان، صــ٩٩.

<sup>(</sup>٢) هو يوسف بن محمد الغني بالله بن يوسف، تولى حكم دولة بني نصر بن الأحمر سنة ٧٩٣هـ عقب وفاة أبيه الذي عقد له ولاية العهد، وخلال حكمه فتك بإخوته وببعض حاشيته، ولم يدم طويلا إذ مات سنة ٧٩٤هـ. انظر: كتاب الاستقصا، ٢٨٠/٤-٢٨١.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٧٨.

الدين، يأخذ صدر تلك الألقاب، فيجعل القطب في سياق يشير ظاهره إلى الجرم السماوي، والوجيه يظهر كأنه يقصد أحد الخيل العربية القديمة(١)، والجمال يجعل معناه اللغوي هو الأقرب لكنه غير مقصود ، كما يتضح في الأمثلة التالية:

إِلَى قَصْدِ قطب الدِّينِ' (٢) وَافَيْتُ عِنْدَمَا أَقَمْتُ عَلَى التَّرْحَال فِي الشَّرْق وَالغَرْب وَأَصْبَحْتُ كَالْأَفْلاَكِ فِي السَّيْرِ وَالسُّرَى فَهَا أَنَا فِي مِصْرِ أَدُورُ عَلَى الْقُطْبِ(٢) وقوله:

فِي العِلْم وَالعَلْيَاءِ والخُلُق النَّزيهُ أَضْحَى وَجِيـهُ الـدِّينِ ۚ أَسْبَقَ سَـابِق فَأَجَبْتُهُمْ لاَ تُتُكِرُوا سَبْقَ الوَجِيهُ (٥) عَجِبَ الوَرَى مِنْ سَبْقِهِ وَتَعَجَّبُوا و قال:

إمَامًا نَحْوَهُ طَالَ الذَّمِيلُ جَمَالُ الدِّينِ (٦) أَضْحَى فِي دِمَشْق فَحَيْثُ هُوَ الجَمَالُ هُوَ الجَمِيلُ(٧) فلَـمْ أَعْـدِمْ بِمَنْزلِـهِ جَمِـيلا وقال أيضا في اللقب نفسه:

أسرته إذا اصطف الرجال جمال الدين للإقراء يعلو فَمُ ذْ جُلِيَتْ مَحَاسِنُهُ بَدَا لِي

مُحيًّا فِي أُسِرَّتِهِ الجَمَالُ(^)

(١) انظر : كتاب الخيل، أبو عبيدة (٢٠٩هـ): معمر بن المثنى، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد- الهند، ط۲، ۱٤۰۲هـ، ص ۲۲

<sup>(</sup>٢) هو: إبراهيم قطب الدين بن إسحاق بن لؤلؤ محدث نزل مصر ومات سنة ٧٣٨ هـ، انظر: الدرر الكامنة، .11/1

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ٧٦.

<sup>(</sup>٤) هو: أبو زكريا يجيي وجيه الدين بن محمد بن يجيي الصنهاجي اليزيدي، ولد ٦٦٧هــ من علماء الفقه المالكي بالإسكندرية، وله رحلات لطلب العلم. انظر: تاج المفرق، ٢٠٠/١.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صــ٧٠٠.

<sup>(</sup>٦) هو: أبو الحجاج يوسف جمال الدين بن عبد الرحمن بن يوسف القضاعي المزي، ولد سنة ٢٥٤هـ، نشأ بالمِزّة من ضواحي دمشق، محدّث من تصانيفه: تهذيب الكمال، وتحفة الأشراف، مات سنة ٧٤٢هـ.، انظر: الأعلام، ٨/٢٣٦-٢٣٧.

<sup>(</sup>٧) الديوان، صـ١٣٦.

<sup>(</sup>٨) السابق، صـ ١٣٥

وقوله:

رَكَلْتُ نَحْوَ دِمَشْقَ الشَّامِ مُبْتَغِيًا رِوَايَةً عَنْ ذَوِي الأَحْللَمِ وَالأَدَبِ فَفُرْتُ فِي كُتُبِ الآثارِ حِينَ غَدَتْ تُرْوَى بسِلْسِلَةٍ عُظْمَى من الذَّهَبِ(١)

يتجلى في عبارة: (سلسلة عظمى من الذهب) ظاهره الحلي الذي يحاط بالعنق أو المعصم ونحوهما، ومراده الحقيقي الرواية المتسلسلة التي حصلها ابن الحاج من الإمام الذي التقاه.

وهو يقصد من هذه التوريات البديعية بيان أن ممدوحه اسم على مسمى، فقطب الدين كالقطب الذي يدار حوله، ووجيه الدين في سبقه بالعلم مثل "الوجيه" أحد الخيل العربية المشهورة، وهذا الفن يجعل المدح أكثر لصوقا بالممدوح حين يقرن بين اسمه ومدحته، كما يدل على ثقافة ابن الحاج وقدرته على استحضار النصوص والمعلومات فقد أخذ من القرآن قوله تعالى: ﴿إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَاد . الَّتِي لَمْ يُخْلُقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلاَد ﴾ [الفجر:٧، ٨]، فقال ابن الحاج: وَلَمَّا اخْتَبَرْتُ ذَوَاتَ الْمُورَى تَعَجَبْتُ مِنْ حُسْنِ ذَاتِ العِمَاد (") فَتَلْكُ النِّبِي لَمْ أَكُنْ مُبْصِرًا مَدَى عُمُرِي مِثْلَهَا فِي الْبِلاَد (") ومن الحديث وعلومه أخذ بعض المصطلحات، كما في قوله:

إِلَى ابنِ شِهَابِ الدِّينِ ('' طَال تَغَرُّبِي فَلَمَّا سَرَتْ عِيسِي لَهُ وَرِكَابِي رَوَيْت عَيسِي لَهُ وَرِكَابِي رَوَيْت عَيسِي لَهُ وَرِكَابِي رَوَيْت حَدِيثَ الْفَضْ لِ عَنْهُ فَصَحَ لِي كَمَا شِئْتُ مَرْوِيًّا عَنِ ابْنِ شِهَابِ ('' وَمَن الشّعر أَخذ بيت الخنساء المشهور:

(١) السابق، صـ ٤٦

<sup>(</sup>٢) يقصد به عماد الدين الكندي، وهو: أبو الحسين بن أبي بكر الكندي المالكي، مفسّر ولغوي، ولد سنة ٢٥هـ، وقد سنة ٢٥هـ، انظر: تاج المفرق، ٢/١٤-٤٤، الدرر الكامنة ٢١/٢.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ٥٥

<sup>(</sup>٤) هو: إبراهيم جمال الدين بن محمود شهاب الدين بن سلمان الحلبي ولد سنة ٦٧٦ تولى الكتابة في حلب ثم دمشق ثم مصر ثم عاد إلى حلب وتوفي سنة ٩٥٩هـــ أو ٧٦٠. انظر : الدرر الكامنة، ٧٣/١-٧٤.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صـ٧٤.

وَإِنَّ صَحْرًا لَتَاتَمَّ الهُداةُ بِهِ كَأَنَّهُ عَلَمٌ فِي رَأْسِهِ نَارُ(١) فقال:

نَوَى النَّوَى عَلَمُ الدِّينِ (١) الرضا فَذَكَتْ نَارُ الشْ تِيَاقِيَ حَتَّى اسْ تَعْظَمُوا أَلَمِي فَقُلْتُ وَ عَلَى العَلَمِ (١) فَقُلْتُ وَ النَّوي عَلَى العَلَمِ (١) فَقُلْتُ وَ النَّوي عَلَى العَلَمِ (١) ومن الفقه وأصوله أخذ مسألة الاجتهاد والتقليد:

لِمَ وُلاَيَ سَيْفِ الدِّينِ فِي الفِقْ هِ بَيْنَنَا مَقَامُ اجْتِهَادٍ لَيْسَ يَلْحَقُهُ الحَيْفُ فَ وَلاَ عَجَب عِنْ دِي إِذَا قُلِّدَ السَّيْفُ (١٠) فَتَقْلِيدُهُ فَرْضٌ عَلَى أَهْلِ عَصْرِنَا وَلاَ عَجَب عِنْ دِي إِذَا قُلِّدَ السَّيْفُ (١٠)

وبهذا يتضح أن مدح العلماء عند ابن الحاج من أوائل ما أنشأ من ناحية زمانه وكان في المشرق من ناحية مكانه، والمعنى الذي تشترك فيه هو فضل العالم الممدوح على سواه.

وفي عدد منها ذكر للرحلة، فقل أن تخلو من ألفاظ مشتقة عنها، مثل: (رحلت، الترحال)، أو من مترادفها ومتواردها، مثل: (السير، السرى، النوى، تغربي، سرت، الذميل) أو من وسائلها، مثل: (عيسي، ركابي)، أو الجهات والبلدان التي يمر بها، مثل: (الشرق والغرب، مصر، دمشق الشام)، وهي آتية من الحال التي عليها ابن الحاج حال السفر والترحال.

ولا تكاد تلك النصوص تخلو مما يلمح إلى ذات ابن الحاج كأنها إشارة إلى طموح ابن الحاج الساعي إلى أن يكون في مصاف أولئك الممدوحين، فقد كان في ارتحال لغرض طلب العلم، وضمائر المتكلم تدل على ذلك: (اختبرتُ ، تعجبتُ، أكن، عمرى) في قوله:

وَلَمَّا اخْتَبَرْتُ ذَوَاتَ الْوَرَى تَعَجَّبْتُ مِنْ حُسْن ذَاتِ العِمَادِ

<sup>(</sup>۱) شرح دیوان الخنساء، حمدو طماس، دار المعرفة، بیروت، ط۱، ۱۶۲۳هـ ۲۰۰۳م،ص ۲۶

<sup>(</sup>٢) أبو محمد القاسم علم الدين بن محمد بن يوسف البرزالي الإشبيلي الدمشقي الشافعي، حافظ ومحدث ومؤرخ، ولد سنة ٦٦٥هـ، وتوفى سنة ٧٣٩هـ، انظر: الوافى بالوفيات ٢٤٠/٢٤.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٨٦

فَتِلْكَ الَّتِى لَمْ أَكُنْ مُبْصِرًا مَدَى عُمُري مِثلَهَا فِي الْبِلاَد (١) بل إن تكوين المدحة في الغالب يبدأ من ذكر ارتحاله ووصوله إلى الممدوح، ليجده اسما على مسمى، وأحيانا تبدأ بذكر سمو الممدوح الذي يجعل الناس يتعجبون منه، ويتساءلون عن سببه؛ فيجيبهم بما يدل على أنه اسم على مسمى أيضا، وهذه تتميز بشخصية ثالثة وهم الناس السائلون تضاف إلى شخصية المادح والممدوح، مثل:

أَضْحَى وَجِيهُ الدِّينِ أَسْبَقَ سَابِق فِي العِلْمِ وَالعَلْيَاءِ والخُلُقِ النَّزيهُ

عَجِبَ الوَرَى مِنْ سَبْقِهِ وَتَعَجَّبُوا فَأَجَبْتُهُمْ لاَ تُنْكِرُوا سَبْقَ الوَجِيهْ(٢) ومثل:

نَـوَى النَّـوَى عَلَـمُ الـدِّينِ الرِّضَـي فأنا مِنْ بَعْـدِ فُرْقَتِـهِ بِالشَّام ذُو أَلَـم فَ لاَ تَلُمْنِي عَلَى حُبِّى دِمَشْقَ فَقَدْ أَصْبَحْتُ فِيهَا زَمَانًا صَاحِبَ العَلَم (أ)

وأما علماء المغرب والأندلس فلم أجد في ديوانه أي نص قاطع في حق أحدهم يحوى مدحا واضحا، إنما الموجود أقرب ما يكون من باب المداعبة، كقوله عن أحدهم يذكر فيه بعض سماته، وهي خضرة عينيه:

أَيَا أَحْمَدُ (١) المُرْتَضَى لِلْعُلاَ وَمَنْ حَازَ فِي صُنْعِهِ كُلَّ زَيْن تَرَاءَيْتَ فِي العِلْمِ رَوْضًا نَضِيرًا ﴿ فَلاَ تُنْكِرَنْ خُضْرَةً حَوْلَ عَيْنَ (٥)

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ ٥٥

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٧٠٢.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن يجيي بن عبد المنان الخزرجي فقيه وأديب وكاتب لدى بني مرين، توفي سنة ٧٩٢هــ، انظر: جذوة الاقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس، ١٢٤/١-١٢٥.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صـ٨٥١

## المبحث الثاني الغزل.

تنوع الغزل عند ابن الحاج من نواح عدة، من حيث القالب الشعري الذي سكب فيه مشاعر الشوق والعشق ما بين مقطعة وقصيدة مستقلة ومقدمة قصيدة، وكذلك من الناحية الموضوعية ما بين عذري يتألم فيه من الصدود والهجر ورحيل المحبوب وآخر يصف فيه ليالي من الوصال واللقاء.

لقد كثرت المقطّعات الغزلية عنده مثل غيره من شعراء عصره (۱) ، ويعلل لهذه الكثرة بأسباب منها: أنها كثيرا ما تهدف إلى إنشاء فن بديعي لا أكثر خاصة فيما يأتي منها على بيتين ، ومن الأسباب أنها تُلقى في لحظات قصيرة للتطرب والمؤانسة ، وغالبا ما يكون هذا السبب في مجالس اللهو ، وربما أن بعضها ليست مقطّعات بل قصائد تصرمت بفعل مؤلفي التراجم ومجاميع الأدب دافعهم في ذلك الاختصار والاختيار ، ومن مقطّعات ابن الحاج في الغزل قوله :

أَلاَ رُبَّ شَادٍ قَامَ يَضْرِبُ عُودَهُ عَلَى حِينِ لَمْ يُوفِ الْحَبِيبَ بِمَوْعِودِ فَأَضْرَمَ نَارَ الشَّوْقِ بَيْنَ جَوَانِحِي وَلاَ عَجَبٌ أَنْ تُضْرَمَ النَّارُ بِالعُود (٢) ويتضح في هذه المقطعة المكان الذي انطلقت منه أو الذي تخيل الشاعر أنها تنطلق منه، عبر ما يدل عليه قوله: (شَادٍ قَامَ يَضْرِبُ عُودَهُ)

والغزل المذكر ظاهرة في عصر ابن الحاج تأثرا بالثقافات الأجنبية وبخاصة الفارسية، ومنه قوله:

وَظَبْ يُ طَ رَّ عَارِضَ هُ وَأَعْفَ عَ عِذَارًا بَعْدُ يَزْهُو بِاخْضِرَارِ رَأَى سَ قَمًا بِمُقْلَتِ هِ فَ وَافَى بِآسٍ عَادَ لَكِنْ مِنْ عَذَارِ (") ويصف موقف النساء منه لما ظهر الشيب في رأسه:

<sup>(</sup>١) انظر: عصر الدول والإمارات: الأندلس،صـ٢٧٦.

<sup>(</sup>۲) الديوان، صـــ ۹۰، وقافية البيت الأول: (بموعد)، والتصويب من : الكتيبة الكامنة فيمن لقيناه بالأندلس من شعراء المئة الثامنة، لسان الدين بن الخطيب(۷۷٦هـــ)، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، ط١، ١٩٦٣م، ٢٦٩/١ .

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ١١٧

هُنَّ البُدُورُ تَغَيَّرَتْ لَمَّا رَأَتْ شَعَرَاتِ رَأْسِي آذَنَتْ بِتَغَيُّرِ رَأْسِي آذَنَتْ بِتَغَيُّرِ (١) رَاحَتْ تُعَافُ ضُحَى مَشِيبٍ نَيِّرِ (١)

وفي البيت الثاني مقابلة في كلماته العشر، بين خمس الكلمات في الشطر الأول ونظيراتها في الشطر الثاني، وهذا إشارة إلى شدة التباين والاختلاف بينه وبين محبوبته.

ويُلحظ توظيف اللغة العلمية في مثل هذه المقطّعات، كقوله:

إِنِّي لأَعْجَبُ مِنْ فِعَالِكَ فِي الْهَوَى لَمَّا حَلَلْتَ بِحُسْنِ ذَاتِكَ ذَاتِي وَنَفَيْتَ بَيْنَ النَّفْي وَالإِثْبَاتِ(١) وَنَفَيْتَ بَيْنَ النَّفْي وَالإِثْبَاتِ(١) وَنَفَيْتَ بَيْنَ النَّفْي وَالإِثْبَاتِ(١) وجل المقطّعات مجال للتفنن البديعي، خاصة التورية

نظرت السيرة المروض الجمال بوجهها وسقيته دمعًا به العين تكلف فصرح حديث الحسن عن ورد خدها وإن كان أضحى وهو راو مضعف المحديث وهذا الاستخدام كثير جدا وقد تقدم بعض منه في مبحث المدح، وترجع هذه الكثرة إلى انتمائه إلى طلب الحديث النبوي، وارتحاله لأجله، والتقائه علماءه، على ما اتضح في الكلام على حياته في التمهيد، ويرجع أيضا إلى ما في هذه المصطلحات من ألفاظ الاتصال والانقطاع التي تقارب معاني الوصل والهجر في الغزل، وأيضا الألفاظ التي تصف الحديث بالصحة والضعف والحسن استخدمها الشاعر لوصف حاله مع محبوبته، وهنالك استخدام لعدد من المصطلحات التي وردت في مقطعاته الشعرية وهذا ما يشترك فيه معه شعراء آخرون لا يماثلونه في طلب الحديث.

<sup>(</sup>١) السابق، صــ١١٨

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ٥٦

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٥٨١

وفي العصر عينه يوجد اتجاه معاكس من المحدّثين، فكما اتخذ بعض الشعراء علم الحديث قالب تعبيريا في الغزل فقد اتخذ بعض علماء الحديث الغزل مجالا موضوعيا لنظم مصطلحات علمهم لأجل حفظها(۱).

كما ورّى الشاعر بأحد أعلام الغزل مجنون ليلى، وهذا ضمن المنهل الثانى من معجم التورية لديه بعد مصطلح الحديث لديه:

أَيَا ضَوْءَ الصَّبَاحِ ارْفَقْ بِصَبِّ تَسيلُ دُمُوعُهُ فِي الخَدِّ سَيْلاً وَكُنْ تَسيلُ دُمُوعُهُ فِي الخَدِّ سَيْلاً وَكُنْ بَلَيْلَ اللهِ مَجْنُونُ لَيْلَى (٢) وَكُنْ تَ بَلَيْلَ فَهَا أَنَا فِي الوَرَى مَجْنُونُ لَيْلَى (٢) ومن الفنون البديعية التي أفرغ فيها الغزل، المدح بما يشبه الذم:

أَتَوْنِي فَعَابُوا مَنْ أُحِبُّ جَمَالَهُ وَذَاكَ عَلَى سَمِعِ المُحِبِّ خَفِيفُ فَمَا فِيهِ عَيْبٌ غَيْرَ أَنَّ جُفُونَهُ مِرَاضٌ وَأَنَّ الخَصْرَ مِنْهُ ضَعِيفُ<sup>(٦)</sup>

وهكذا غلب على المقطّعات الغزلية الصنعة البديعية التي كانت مظهرا في غزل عصر بني الأحمر<sup>(3)</sup>، إلا مقطّعة واحدة كانت أعمقها في الجانب الشعوري، واقتربت من صفاء التعبير عن خلجات النفس ولم تكن لأجل التصنع البديعي - وإن لم تخل منه - وهي التي صور فيها أثر مع عُصمٍ تزين بالخضاب:

أَلاَ مُعْصِمٌ لِلصَّبِّ مِنْ وَشْيِ مِعْصَمٍ أَطَلْتُ إِلَيْهِ نَظْرَةَ الْمُتُوسِمِ فَأَبْقَ مَعْصِمُ لِلصَّبِ مِنْ سَوَادٍ وَسَطَ قَلْبِي الْمُتَيَّمِ فَأَبْقَتُ بِهِ عَيْنِي حُلَى مِنْ سَوَادِهَا وَبَعْضَ سَوَادٍ وَسَطَ قَلْبِي الْمُتَيَّمِ وَلَـيْسَ خِضَابًا مَا عَلَاهُ وَإِنَّمَا جَرَى فِيهِ بَعْدَ الدَّمْعِ مَا عَزَّ مِنْ دَمِي وَلَـيْسَ خِضَابًا مَا عَلَا مُنْ وَإِنَّمَا جَرَى فِيهِ بَعْدَ الدَّمْعِ مَا عَزَّ مِنْ دَمِي وَلَـمْ يُعْدِ مِنِّ مِنْ اللَّوْنَ لَـوْنُ سَـوادِهِ خَلا أَنَّنِي أَشْقَى وَقِيلَ لَهُ انْعَمِ (٥) فقد صور صورة حسنة لمعصم حبيبته المخضوب، وجعل من نفسه مرآة تعكس تلك الصورة وتقاربها شكلا، بل يجعل ألوان الزينة التي يتخضب

<sup>(</sup>١) انظر مثلا: نفح الطيب ٢/٨٢٥-٥٣١، وفيه (قصيدة غزلية في ألقاب الحديث)

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ١٣١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: عصر الدول والإمارات: الأندلس،صـ٥٧٦

<sup>(</sup>٥) الديوان، صـ ١٥٢

بها تتدفق من سواد عينه ودمها، لكن هذا الاتصال الشكلي يقابله انفصال شعوري ينعم فيه المحبوب بالجمال، ويشقى الشاعر فيه ببكاء الدم بعد الدمع.

أما ما استقل من الغزل بقصيدة فهو قليل جدا انحصر في واحدة، ولا يغفل عن البال عند تناول القلة والكثرة في شعره، أن الشاعر قد جُمع شعره من مصادر شتى، فلا يُجزم بعدم وجود قصائد غزلية خالصة تنضم إلى هذه القصيدة، كما لا يُجزم بأن هذه القصيدة مستقلة كما وصلت، فربما أنها مقدمة لمدحة لم تصل، وهذه القصيدة مطلعها:

أَنجِدْ بِهَا وَمَا حِمَى نَجْدٍ إِذَا أَتْهُمَ سُكًانُ الحِمَى بِدَارِيَهُ (١) وتتكون من أربعة عشر بيتا.

وهي مفعمة بالأحاسيس الوجدانية من: رحيل، وشوق، وذكرى، وبكاء، وهو ما يقدح زند الغرام:

يَا سَعْدُ هَلْ عِنْدَ الصَّبَا تَحِيَّةً إِنِّنِي أَرَى قُضْبَ النَّقَا مَوَائِلا إِنِّنَى أَرَى قُضْبَ النَّقَا مَوَائِلا آهًا لِنَفْحٍ مِنْ رُبَا كَاظِمَةٍ وَمَا عَلَى سُكَّانِ أَكْنَافِ النَّقَا وَمَا عَلَى سُكَّانِ أَكْنَافِ النَّقَا وَمَا عَلَى سُكَّانِ أَكْنَافِ النَّقَا وَمُسَمْتُ لَوْ أَبْصَرْتُ تُرْبَ أَرْضِهِمْ وَلَسَعْتُ لَوْ أَبْصَرْتُ تُرْبَ أَرْضِهِمْ وَلَسَعَيْتُ بَالْغُرُلُ الصريح: وقد ختمت بالغزل الصريح:

تُحْيِي بِهَا عَلَى النَّوَى فُؤادِيَهُ بِهَا مِنَ الشَّوْقِ الشَّدِيدِ مَا بِيَهُ ذَكَّرَنِي العَهْدَ ولَسنتُ ناسِيَهُ لَوْ أَسْعَدُوا بِوَصْلِهِمْ أَوْقَاتِيَهُ لَوْ أَسْعُدُوا بِوَصْلِهِمْ أَوْقَاتِيَهُ لَعُفَّرَتْ خَدِّي بِهِ أَشْوَاقِيَهُ لَعَفَّرَتْ خَدِّي بِهِ أَشْوَاقِيَهُ سُحْبًا تَسِحُ الدَّهْرَ مِنْ أَجْفَانِيَهُ سُحْبًا تَسِحُ الدَّهْرَ مِنْ أَجْفَانِيَهُ

وسُنانَةٌ تَرْنُو بِعَيْنَيْ جَارِيَهُ

ويأتي غزل ابن الحاج غالبا في مقدمات قصائد المدح كقوله:

عِنْدُ أَهْلِ الهُوَى لَهُنَّ مَزَايَا مُظْهرَاتٍ مِنَ الغَرَام خَفَايَا(٢)

سلَّصَمَ اللهُ بِالعَقِيصِقِ مَطَايَا حَامِلاَتٍ عَلَى الغُيُودِ شُمُوسًا

وَفِي القِبَابِ بِالغُوَيْرِ طَفْلَةٌ

<sup>(</sup>۱) السابق، صـ ۲۱۵

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٢١٦

حيث استهل النص بمقدمة غزلية، وأخذ يمتح في الأبيات السابقة من المعين البصري في تصوير الرحيل، حيث المطايا التي تحمل النساء الرقيقات اللواتي بدت عليهن ساعة الفراق خفايا الحب.

ثم انتقل إلى المعين الشعوري بعد نضوب المعين البصري جراء البعد والاختفاء الذي حجب الغيود:

ثم تتحول إلى "الأماني" وهي موقف باطني خيالي، لكنها ليست ملاذا إذ سرعان ما تتبخر تشاؤما من حروفها التي إذا غيّر ترتيبها صارت "المنايا"، وهذا يدل على مقدار ذهنية ابن الحاج التي تشربت اللغة، ثم تعود صعقة الهوى مشتعلة فتكون ردة الفعل ذروة في الاستسلام.:

أَتُمنَّ لِقَاءَهَ الْمَانِي ضِمنَهَا أُودِعَتْ حُرُوفُ الْمَانِا وَلَقَدْ قُلْتُ حِينَ شَبَّ هَوَاهَا نَمْ هَنِيبًّا ومنْ حَشَايَ حَشَايَا وَلَقَدْ قُلْتُ حِينَ شَبَّ هَوَاهَا نَمْ هَنِيبًّا ومنْ حَشَايَ حَشَايَا وَلَكَمْ شِمْتُ لِلثَّنَايَا بُرُوقً الثَّنَايَا وَفُوَّادِي الْمَشُوقِ أَهْدَيْتُ لَكِنْ كَمْ رَقِيبٍ أَبَى قَبُولَ الهَدَايا وَفُوَّادِي الْمَشُوقِ أَهْدَيْتُ لَكِنْ كَمْ رَقِيبٍ أَبَى قَبُولَ الهَدَايا ثَم أَخذ يرد على معين محسوس من خلال حاستي الشم والسمع، فقال للنسيم - وقد بث شذاه وأسمع هبوبه - :

يَا نَسِيمَ الصَّبَا أُحَيِّيكَ فَابْثُثْ طِيبَ ذَاكَ الشَّذَا وَرُدَّ التَحَايَا وَعَنِ الظَّاعِنِينَ هَاتِ حَدِيثًا لَيْسَ يَحْظَى بِهِ مُحِبُّ سِوايَا ثم يختم قصة حبه بالطللية، ليعلن أن كل ما بذل في ري وصله من معين البصر والشعور والشم والسمع قد جفّ وآل إلى طلل يطلب الوقوف عنده: وَقِفُوا بِي - أُهيلَ وُدِّي - قَلِيلا مَسْقِطَ الدَّمْعِ مِنْ عُيُونِ السَّبَايَا تلك قصة حبه، أما مصير ذاته فقال ما يهيج ذكراه وحال قلبه وجسمه: حَيْثُ ثُهُ بِي الحُدَاةُ مِثْلَ سِهَام سندِدَتْ والمَطِيُّ مِثْلُ الحَنايَا كَيْدُنُ والمَطِيُّ مِثْلُ الحَنايَا

وَكَ أَنَّ الدُّجَ مِ سُوَيْ دَاءُ قَلْ بِ كَاتِمٍ وَالنُّجُومُ فِيهِ خَبَايَا أَتَظُنُ وَنَ أَنَّ طُولَ الْتِزَاحِ فَي قَدْ بَرَى الجسْمَ إِي وَرَبِّ البَرَايَا والقصيدة من سبعة عشر بيتا، منها ثلاثة عشر للغزل، وأربعة فقط للمدح، وقد عد بعض النقاد القدامى من العيوب أن يكثر التغزل وأن يقل المديح (۱)، لكن كون القصيدة خاتمة مجموعته الشعرية: (مزاين القصر)، يحمل تلميحا إلى الممدوح يذكّره بحاله، واللافت أن مقدمة الديوان "الهمزية" قد نفى فيها الغزل، وبذلك يتبين أن فاتحة "مزاين القصر" كانت بالأمل، وخاتمته جعلها بالألم.

وقد عمرت الأبيات بتعابير الحب، مثل: (الهوى، الغرام ، محب ودي) وبآثاره، مثل: (شاك، ضناه، أتمنى، الأماني، المنايا، شب، ذكرتني، المشوق، الدمع، عيون السبايا مثل سهام، كاتم، طول انتزاحي، برى الجسم)

ورسم حال الذات المسكونة بالهوى، إذ تكون لديها في البداية محاولة ومقاومة لصعقات الغرام والجمال والرحيل، ثم تضعف وتستسلم.

وقد اتكأ الشاعر على منشبئات نصية كالنظر العلمي مثل:

سلَّهُ اللهُ بِالعَقِيقِ مَطَايَا عِنْدَ أَهْلِ الهَوَى لَهُنَّ مَزَايَا فَالوصف بِالمَزايا يدل على فكر عقلي متأن يميز تلك المطايا عن غيرها.

وظهر شأن التداعي اللغوي في إنشاء النص الذي تتنامى فيه الكلمة عبر البديع، إذ ينتقل الشاعر عنها إلى ما يضاد معناها (الطباق)، أو ما يقارب لفظها (الجناس) وعلى هذا تزحف الكلمات إلى النص، فكلمة "خفايا" جذبت "مظهرات" ليكون الطباق، وكلمة "الأماني" جذبت "المنايا" ليكون الجناس.

\_

<sup>(</sup>۱) انظر: العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ابن رشيق القيرواني(٥٦هـــ): أبو علي الحسن بن رشيق، تحقيق عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى ٢٠٠١م، ٢/ ١٤٣.

وبقية المقدمات الغزلية لم تكن بمثل تلك الغلبة، وقد أتى الشاعر في مواضع كثيرة منها بحسن التخلص، ليكون رابطة بين الغزل والمديح، وصارا يمثلان ثنائية نفسية من الألم والأمل.

وقد يكون الارتباط تصويريا كصورة المطر التي تشبه بكاء الشاعر في الغزل وعطاء الحاكم في المدح، كقوله:

وَقَدْ هَمَلَتْ وُطْف (')السَّحَابِ كَأَنَّهَا مَدامِعُ عَيْنِي أَوْ نَوَالُ مُحَمَّد (''

وقد يكون الارتباط بغرض ثالث يكون وسيطا بين الغرضين، وهو غرض الحكمة، كقوله في القصيدة التي مطلعها:

سَلِ العِيسَ وَالْبَرْقَ الَّذِي لاَحَ مِنْ نَجْدِ مَتَى عَهْدُهَا بِالْجَزْعِ وَالَعَلَمِ الْفَرْدِ (٢) ومنها:

سَرَى طَيْفُ سَلْمَى وَالنُّجُومُ كَأَنَّهَا مَطَافِلُ ﴿ غِزْلاَنِ تَحُومُ عَلَى وِرْدِ وَلاَحَتْ سُيُوفُ الْبَرْقِ فِي رَاحَةِ الدُّجَى فَمَا اتَّخَذَتْ غَيْرَ الْغَمَامَةِ مِنْ غِمْدِ وَقَدْ مَاسَ قَدُّ الغُصْن فِي حُلَّةِ الصَّبَا وَسَالَتْ دُمُوعُ الطَّلِّ فِي وَجْنَة الْوَرْدِ فَيَا قَلْبُ لاَ تَدْهَبْ عَلَى الْقُرْبِ حَسْرَةً

فَأَحْسَنُ مِنْ قُرْبٍ وَفَاؤُكَ فِي بُعْدِ

فلما أراد التخلص إلى الغزل، سلّى نفسه بالأمل والرجاء:

وَيَا نَفْسُ لاَ يَأْخُدْ بِكِ الْيَأْسُ فِي الهَوَى مَآخِذَهُ فَالْوَصلُ فِي عَقِبِ الصَّدِّ بِرَاجِ وَيُعْطَى فَوْقَ مَا نَالَ مِنْ قَصْدِ وَقَـدْ يُـدْرِكُ الإِنْسَـانُ مَـا لَـمْ يَكُـنْ لَـهُ

وضرب لهذا مثلا صنعه الممدوح حين أعطى أهل قسنطينة ما يأملون ويرجون:

> كَمَا أُوْسِعَ القَوْمُ الَّذِينَ حَوَتْهُمُ أَنَابُوا لِمَوْلاَنَا الْخَلِيفَةِ فَارِسِ

قَسَنْطِينَةٌ جُودًا وَرفْدًا عَلَى رفْدِ فَفَازُوا بِنَيْلِ السَّعْدِ وَالْعِيشَةِ الرَّغْدِ

<sup>(</sup>١) السحابة الوطفاء: (الديمة السح الحثيثة)، لسان العرب: ٥١/٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ٧٨.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ٩١.

<sup>(</sup>٤) المطافل: جمع مُطفِل، وهي: (ذات الطفل من الإنسان والوحش معها طفلها، وهي قريبة عهد بالنتاج)، لسان العرب، ٩/١٢٧.

وبناء القصيدة على نحو يربط موضوعاتها يعد من سمات حذاق الشعر(١٠). ويظهر الشاعر في المقدمات الغزلية يؤدي شخصية عذرية، فقد جرى على عادة العرب ((أن الشاعر هو المتماوت)) $^{(7)}$  ، من ذلك:

وَأُقْسِمُ مَا أَبْقَيْتُ فِي الْحُبِّ غَايَةً فَهَلْ بَيْنَ أَهْلِ الْحُبِّ لِي مِنْ مُحَنِّثِ وَصَـبِّ رَمَـتْ مِنْـهُ الْمُـدَامُ بِوَالِـهٍ سَكُوبٍ عَزُوب (٢) الدَّمْعِ أَغْبَرَ أَشْعَثِ يُحَدِّثُ نَفْسًا بِالتَّلاَقِي وَإِنَّمَا يَسلُومُ عَنَاءً نَفْسنَهُ بِالتَّحَدُّثِ وَدُونَ الْحِمَى حَرْبٌ بِسَيْفٍ مُدَكَّر وَأُخْرَى هِيَ الأَدْهَى بِلَحْظٍ مُؤنَّثِ أَرَاهُمْ مِعَيْنِ الْفِكْرِ وَالْجِسْمُ نَازِحٌ وَلِلْقَلْبِ مِنْ بَلْوَاهُ أَيُّ تَبَعُّثِ وَقَدْ نَكَتُوا عَهْدِي بِنَجْدٍ وَأَخْفَرُوا فَيَا صَبْرُ أَخْفِرْ بَعْدَ عَهْدِكَ وَانْكُثِ وقوله:

وَكَانَ الْهَوَى هَزُلاً فَلَمَّا تَلُوْتُهُ بِمَنْ فِي القِبَابِ الحُمْرِ عَادَ إِلَى الجِدِّ مِنَ الجَاعِلاَتِ النَّقْعَ بَعْضَ سُتُورِهَا فَمَا بُعْدُهَا يُسلِّي وَلاَ قُرْبُهَا يُجْدِي (٥) وتكون المرأة عفيفة ومستترة في الخيام أو الهودج فقال في صورة ربيعية:

وَمَا رَاعَنِي إِلاَّ القِبَابُ كَأَنَّهَا كَمَائِمُ رَوْض يَنْطُوينَ عَلَى زَهْرٍ (١) وعرض الفكرة بجوِّ مختلف أسبغ عليه الصورة الحربية:

وَيَا بِأَبِي مِنْ آلِ كَعْبٍ كُواعِبٌ مَتَى شِئْنَ إحْدَاتًا لِوَجْدِيَ يَحْدُثِ ظِبَاءٌ حَمَـ تُهُنَّ السُّيوفُ عَوَابِتًا وَمَا هِيَ مِنْ أَلْحَاظِهِنَّ بِأَعْبَثِ (٧) ومثل هذا الستريعده ابن الحاج باعثا للوجد مؤججا مع ما يحيطه من أجواء

<sup>(</sup>١) انظر: العمدة: ١٣٧/٢

<sup>(</sup>٢) السابق، ٢/٤٤/

<sup>(</sup>٣) عزوب: لم يتضح لي معنى لها يلائم السياق؛ فلعل الصواب: غُروب، وهي مجاري الدمع، انظر: لسان العرب، .70/11

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ ٥٣

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ٩١

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ١٠٩

<sup>(</sup>٧) السابق، ص<u> ٥٣ - ٥</u>٥

الأصالة العربية، فكأنه شرط للعشق:

وَدُونَ الغَضَا جِيرَةٌ خِلْتُهُمْ يشبُّونَهُ بِفُوَادِي ضِرَامَا وَعَيِيدٍ لَيدِ لَيدَى الحَيِّ عَارَضْ نَنَا وَمَا عَرَفَ اللَّاثُمُ إِلاَّ اللَّتَامَا('' وَعَيالُهُ عَلَى أَطْنَابِهَا الدُّرُ نُضِّدًا('' وَمَا الْوَجْدُ إِلاَّ أَنْ تَلُوحَ بِنِي الغَضَا خِيَامٌ عَلَى أَطْنَابِهَا الدُّرُ نُضِّدًا('' وَمَا الْوَجْدُ إِلاَّ أَنْ تَلُوحَ بِنِي الغَضَا خِيَامٌ عَلَى أَطْنَابِهَا الدُّرُ نُضِّدًا('' وَمِي الشَّاعِرِ السَّتِرِ المُوضِعِ الأساسِ الذي يضم المحبوبة كما تضم الأصدافُ الدرَّ:

وَقَالُوا هُو اللهِ مُو اللهُ أَصْدَافُهُ قِبَابٌ، فَأَجْرَيْتُ دَمْعِي بِحَارَا (٢٠) وَقَالُوا هُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَإِذَا كَانَتَ المَرَاةُ مَرْتَحَلَةً فِي هُودِجِ السَّفِرِ يَأْتِي ابن الحاجِ ليفتح قلبه راجيا أن يكون من مواضع زيارتها:

وَيَا مُثْقِلَ الْخِدْرِ الَّذِي قَدْفَتْ بِهِ أَمُونٌ ثُبَارِي الرِّيحَ فِي الْبلَدِ القَفْرِ دَعَوْتُكَ فَاحْلُلْ بَيْتَ قَلْبِيَ زَائِرًا بدَعْوَةِ إِبْرَاهِيمَ لِلْبَيْتِ ذِي الْحِجْرِ (3) وقد استعمل التورية في الشطر الأخير، فيقصد بكلمة: (دعوة) قوله أول البيت: (دَعَوْتُكَ فَاحْلُلْ بَيْتَ قَلْبِيَ زَائِرًا)، ويعني بـ"إبراهيم": نفسه، وبـ"البيت": قلبه الذي دعا مثقلة الخدر إلى زيارته، و"الحِجْر" العقل الذي بقلبه، على أن هذه التورية لا تستأنس بها النفس لأنها تتقاطع مع أسماء بقلبه، على أن هذه التورية لا تستأنس بها النفس لأنها تتقاطع مع أسماء

ويمثل الطيف أمكن السبل للوصال، وإن عاد بشيء من الحسرة، فقال مفصلا وصفه:

شرعية جليلة (النبي إبراهيم الطِّيِّلان ، والبيت الحرام، وحجر الكعبة) ومع

سَـرَى وَعُيُـونُ الشُّهْبِ تَشْكُو التَّسَـهُّدَا وَمَــا رَاعَــهُ إِلاَّ الصَّــبَاحُ كَأَنَّــهُ

حدث يؤرخ به في بدء الحج.

خَيَالٌ عَلَى الْأَكُوارِ قَدْ زَارَ مُكُمداً حُسامٌ بِغِمْدِ اللَّيْلِ قَدْ كَانَ مُغْمَدا

\_

<sup>(</sup>١) السابق، ص ١٤٤

<sup>(</sup>۲) السابق، صــ ۸۰

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٩٩

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ١٠٥

مِنَ الدَّمْع كَما أُلْبُسَ الأُفْقُ عَسَجْدَا

مَهَامهُ لَمْ تَعْرفْ بها العِيسُ مَوْردا

يَدًا مَدَّ شُكْري كُلُّ شُكْري لَهَا يَدَا

غَرَامِي إِذَا فَكَّرْتُ فِي فُرْقَةٍ غَدَا(''

وَوَمْضَــةُ بَــرْقِ أَلْــبَسَ الْخَــدَّ فِضَّــةً عَجِبْتُ لَــ هُ طَيفًا أَلَــم وَدُونَــ هُ أَلاَ أَسْدَتِ الأَحْلاَمُ فِي سِنَةِ الكَرَى خَللاً أَنَّنِى لا الوَجْدُ يَبْرَحُ لا وَلا وقال أيضا لكن بإجمال مصطنع:

وَبِالجَزْع حَيَّانِي وَدُونِيَ حَيَّان (٢) وَيَا رُبَّ طَيْ فٍ طَافَ بِي مُـتَهَلِّلا حيث الجناس بين: "طيف" و "طاف"، وبالجناس التام بين الفعل(حيّاني) والاسم المثنى (حيّان).

وقد اختار من أسماء النساء ما يأتي في المعجم العذري، من التي تخف على الألسن وتحلو بها الأفواه<sup>(٢)</sup> ، مثل: "سلمي":

سَرَى طَيْفُ سَلْمَى وَالنُّجُومُ كَأَنَّهَا مَطَافِلُ غِزْلاَنِ تَحُومُ عَلَى وِرْدِ (١٠)

وَدِيَارِ بِبُعْدِهِا ضَاقَ ذَرْعِيَ يَا خَلِيلَ يَّ غَنِّيً انِي بِسُعْدَى ويورد كنية محبوبته:

دَعِي وَالهَوَى مَضْنَاكِ يَا أُمَّ مَالِكٍ فَلِي فِي الهَوَى لَوْ تَعْلَمِينَ مَبَاغُ (٦) وتعدد الأسماء يجعل من غزله شعورا عاما لا يتعلق بذات ولم ينشأ عن تجربة، يزيد من احتمال ذلك استعماله صيغة الجمع في قوله:

عَقَائِلُ خَامَرْنَ العُقُولَ فَلَمْ يَهِن لَهَا الغَيُّ فِي شَرْع الغَرَام مِنَ الرُّشْدِ فَقَدْتُ فُوَادِي يَوْمَ عَارَضْنَنِي ضُحىً وَسلَّمْنَ تَسليمَ البَشَاشَةِ وَالْوُدِّ (١)

(۱) السابق، صــ ۷۹

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ١٥٥

<sup>(</sup>٣) انظر: العمدة، ١٤٢/٢

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ ٩٢

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١٧٧

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ١٨٢

<sup>(</sup>٧) السابق، صـ ٩١

## وقوله:

مِنَ المُطْلِعَاتِ الْبِيضِ تَلْتَاحُ كَالدُّمَى أَوَانِسُ تُصْمِينَ الكَمِيَّ المُسَرَّدَا بَعَـتْنَ الْهَـوَى نَحْو القُلُوبِ بِأَسْرِهَا فَأَسْبَابُهُ تَزْدَادُ غَيْبًا وَمَشْهَدَا(١)

والبيت الأخير يضيف أن العشق قد صدر عن جمع: (القلوب بأسرها) كما أن الغزل قد ورد على جمع من الأوانس.

وهو يهتم بالجمال الطبيعي الخالي من الزينة:

وَأَسْرَابُ غِزْلاَنٍ عَرَضْنَ سَوَانِحًا وَلاَ بُدَّ مِنْ مَرْعَىً فَكَانَ مِنَ الصَّدْرِ (٢) وَكَ مِ بِنَجْدٍ فُؤَادِي وَخَلَّى الْعَرَارَا (٤) ويقول مبينا مواضع تقاطع الصورتين:

حَكَى الظَّبْيَ لَحْظاً وَجِيداً وَفَرْعاً وَبِالرَّغْمِ مِنْهُ حَكَاهُ نِفَارا (٥) وقد تابع الشريف الرضي في الغزال الذي جعل من فؤاد العاشق مرعى، في يبته المشهور:

يا ظَبيَةَ البانِ تَرعى في خَمائِلِهِ لِيَهنَكِ اليَومَ أَنَّ القَلبَ مَرعاكِ (٢) وهذه مفارقة بين العاشق والمعشوق، فالأول يَصير إلى فناء والآخر إلى نماء. ويشبه النظرات بالسهام:

وَمَا بِيَ إِلاَّ أَعْيُنُ بِسِهَامِهَا رَمَتْ ذَا الْهُوَى الْعُدْرِيُّ مِنْ غَيْرِ مَا عُدْرِ (٧)

(١) السابق، صـ ٧٩

<sup>(</sup>۲) السابق، صــ ۱۰۰

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ٩٩.

<sup>(</sup>٦) ديوان الشريف الرضي (٤٠٦هـ)، صححه: د.إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٩٩٤م، ١٠٧/٢

<sup>(</sup>۷) الديوان، صــ٩٠١.

ومما برع فيه وزاد أن جعل حاجب العين قوسا:

مُنَصَّلَةٌ بِالْغُنْجِ وَالْهَدبُ رِيشُهَا تُطَاوِلُ قَوْسَ الْحَاجِبَيْنِ بِهَا ذُعْرِي وَفِي الْبَيت شيء من الطبائع النفسية فقد ذكر من صفاتها الغنج، لكن الأكثر في الجانب النفسى الاهتمام بالأثر الذي أفقد العقل والفؤاد:

عَقَائِلُ خَامَرْنَ العُقُولَ فَلَمْ يَهِنَ لَهَا الغَيُّ فِي شَرْعِ الغَرَامِ مِنَ الرُّشْلُو فَقَدْتُ فُولَدِّ الْفَرَامِ مِنَ الرُّشْلُو فَقَدْتُ فُولَدِي يَوْمَ عَارَضْ نَنِي ضُحىً وَسَلَّمْنَ تَسْلِيمَ البَشَاشَةِ وَالْوُدِّ (۱) وقد اختلف الحال بينهما من حيث النعيم والشقاء:

مُنَعَّمَةٌ لَذَّ الشَّقَاءُ بِحُبِّهَا وَلَوْ أَنَّهَا تُبْدِي هَجِيرًا مِنَ الْهَجْر (٢)

فهي في نعيم وهو في شقاء، لكنه شقاء لا يود مفارقته حتى مع هجرها؛ إذ وجد فيه لذة تجذبه إلى هذا الألم، ويقول مرحبا بألم الجسد:

وَلَوْ صَدَعَتْ قَلْهِي وَحَيَّتْ بِوَجْهِهِ الْفَجْرِ لِفَاتُ صَبَاحٌ دُونَهُ صَدْعَةُ الْفَجْرِ بِوَادِي الغَضَى حَلَّتْ وَلَكِنْ مِنَ الحَشَا وَشَعْبِ النَّقَا لَكِنْ مِنْ السِّحْرِ وَالنَّحْرِ وَالنَّعْرِ وَالنَّحْرِ وَالنَّعْرِ وَالْمَالِقُولُ وَالْمِلْلِقِ الْمِلْوِلَ وَالْمَالِقُولُ وَالْمِلْمِ الْمِلْمِ لَلْمُ لَعْلِيلِ لَلْمُ الْمِلْمِ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَعْلِيلِ لَلْمُ لَلْمُ لَعْلِيلِ لَلْمُ الْمِلْمِ لَلْمُ لَالْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُل

وَمِمَّا أَتَارَ الْوَجْدَ جِيدٌ أَمَالَنِي بِوَسُواسِ حَلْيٍ مَالِكٍ فِي الهَوى أَمْرِي وَمِمَّا أَتَارَ الْوَجْد جِيدٌ أَمَالَنِي الوسواس" إشارة نفسية، تجعل الصوت يتردد في جواه ويحوله من صوت إلى حال تسيطر على روحه.

وما ورد يعد من السمات العذرية (٢) أن يؤدي الحب إلى فقد العقل:

\_\_\_

<sup>(</sup>١) السابق، ص ٩١

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۱۰۶-۱۰۹

<sup>(</sup>٣) انظر: الحب العذري ومقوماته الفكرية والدينية حتى العصر الأموي، د. كامل مصطفى الشيبي، دار المناهل، بيروت، ط١، ١٨٤ هــ ١٩٩٧،صــ٩٩.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ ١٤٤-٥١١.

وَلَــمْ أَرَ مِــنْ قَبْـلِ ذَا الــدَّمْعِ مَـاءً يُؤَجِّجُ فِي الْقَلْبِ مِنِّيَ نَارَا (۱) فَجَمَّعْتُ بَيْنَ المَـاءِ وَالنَّـارِ ذَاكَ مِـنْ دُمُوعِي وَهَاذِي مِنْ لَوَاعِجِ أَشْجَانِي (۱) فَجَمَّعْتُ بَيْنَ المَـاءِ وَالنَّـارِ ذَاكَ مِـنْ دُمُوعِي وَهَاذِي مِنْ لَوَاعِجِ أَشْجَانِي (۱) وفي إحدى المقدمات قدم الشاعر غزلا يتردد بين وصف جسدي وأثر نفسي، فقال:

ذُوَائِبَ فِي لَيْلِهَا الصَّبُ حَارَا حُبَابًا علَى خَمْرَةِ الرِّيقِ دَارَا قَبَابٌ فَأَجْرَيْتُ دَمْعِي بِحَارَا قَبَابٌ فَأَجْرَيْتُ دَمْعِي بِحَارَا فَلَمْ أَرَ بَدْرًا يُحِبُّ السِّرَارَا فَلَمْ أَرَ بَدْرًا يُحِبُّ السِّرَارَا صَدَقْتُمْ وَلَكِنْ حَكَاهُ انْكِسارَا كَفَتْكُ الطِّعَانَ قُدُودُ الْعَذَارَى ظَنَنَّاهُ بَيْنَ الشَّنَايَا افْتِرَارَا(") ظَنَنَّاهُ بَيْنَ الثَّنَايَا افْتِرَارَا(")

وفي الجدول الآتي إيضاح لوصف المظاهر في الغزل وبيان آثارها في نفسه:

| مبنته                                              | الأثر النفسي | الوصف الجسدي        |
|----------------------------------------------------|--------------|---------------------|
| كثافة الشعر وشدة سواده فلا يتميز حده في الليل.     | الحيرة       | ذوائب الشعر         |
|                                                    |              | كالليل              |
| الظفر به يخرج عن دائرة المعقول الذي يتوقعه الشاعر، | السُّكْر     | الريق كالخمر        |
| فإن ظفر به كان كمن فقد عقله.                       |              |                     |
| لأن الدر يُخلق في البحر، فجاء دمع الشاعر ليكون     | الدمع        | الأسنان كالدر       |
| بحرا لدر المرأة.                                   |              |                     |
| البدر لا يظهر في أيام السرار المظلمة، بل يأتي      | المجاهرة     | بدت كالبدر          |
| بالوضوح، وكان مما وضحّه وكشفه حب الشاعر.           | بالحب        |                     |
| القدّ يشبه الرمح الذي يستعمل في القتال             | توقع الموت   | القدود              |
| لأن ضياءه يحيل الليل نهارا                         | السهر        | افترار الثغر كالبرق |

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٩٩.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ٥٥١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٠١-١٠١

ولا تخلو غزلياته من وجود شخصية "الخليل" الذي يستمع الشكوى، وقد يكون وإحدا، كما في قوله:

وَبُــحْ بِأَحَادِيْــثِ الْهَــوَى لأحِبَّـةٍ نَأَوْا وَأَحادِيثُ الْجَوَى كلَّها ابْثُثِ وَلاَ تَحْثِثِ الْكَأْسَ الدِّهَاقَ بِخَمْرَةٍ وَكَأْسًا دِهَاقًا بِالْهَوَى الْمُسْكِر احْتُثِ (١) وقوله:

وَيَا مُسْعِدِي مِنْ آل سَعْدٍ عَلَى هَوىً غَدَا عِنْدَهُ مِنْ عِلْم بَلُواهُ مَا عِنْدِي وَرَاءَكَ إِلاَّ عَصِنْ تَلَهُّ مِبِ زَفْرَتِ مِ يَلِكُ الَّتِي تَزْدَادُ وَقْدًا عَلَى وَقْدِ (١٠) والغالب فيه التثنية جريا على عادة العرب:

وَاحْدْرَا اللَّحْظَ والحُسَام بِنَجْدٍ فَهُمَا مَا يُبْقِيَان وَاحْفَظَ الرَّوْضَ مِنْ تَلَهُّ فِ وَجْدِي وَحِطًا مَا أَخَافُ يَعْدُو حُطَّامًا وَانْصُرَانِي عَلَى غَزَالِ سَطًا بِي وَلِجَا مَا حَمَى وَشُدًّا لِجَامَا(٤) ويرد جمعا:

> أَلاَ آنَــسَ اللَّــهُ القِبَـابَ وَفِتْيَــةً طَوَالِعُ أَنْجَادِ الْهَوَى حَالفُوا الْهَوَى أُنْ ادِيهِمُ لاَ السَّمْعُ مَ لَ حَدِيثَهُمْ أَقُولُ وَقَدْ هَبَّتْ لَنَا نَسْمَةُ الصَّبَا رُوَيْدكُمُ حَتَّى تَفِيضَ دُمُوعُنَا وَحَتَّى نَسُومَ الرَّبْعَ نَارَ صَابَابَةٍ

خَلِيلَ عَ هَلْ مِنْ وَقُفَ ةٍ دُونَ رَامَةٍ فَأَشْكُو بِشُحِّ الشِّيح وَالْبَان وَالرَّنْدِ") يَا خَلِيلَى بَالعَقِيق سَالاَمَا صدَّ عَنِّي الَّذِينَ أَهْوَى سَلاَمَا هُمَامَا

إِذَا هَاجَ بَرْحُ الحُبِّ أَعْطَوْهُ مِقْوَدَا فَأَبْقُوا لَهُ عَهْدًا كَريمًا وَمَعْهَدَا وَلاَ العَيْنُ أَغْضَتْ أَوْ تَرَى الحُسنْ قَدْ بَدَا فَأَلْقَتْ حَدِيثَ الشَّوْقِ لِلرَّكْبِ مُسنَّدَا عَلَى السَّفْح سنَفْحًا أَوْ يرقَّ لَنَا الصَّدَا تَوَقَّدُ مِنْهَا بِالأَسنِي مَا تَوَقَّدَا(٥)

<sup>(</sup>۱) السابق، صـ ۵۳

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٩٢

<sup>(</sup>٣) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٤١

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ۸٠

وكذلك ترد شخصية الرقيب:

وَتَغْرُ تَنَانِي الرَّدُّ عَنْ لَتِمِ دُرِّهِ كَأَنَّ رَقِيبٍي قَدَّمَ الرَّاءَ مِنْ دُرِّ(۱) وشخصية العاذل:

وَيَا عَاذِلَ الصَّحْبِ كُنْ رَاحِمًا وَإِلاَّ فَأَبْدِلْ لِيَ المِيمَ لاَمَا (٢) وَيَا عَاذِلَ المِيمَ المَا لاَمَا العَذريون، فلا وصل ولا سلوّ، كما هو شأن قيس بن الملوح وجميل بن معمر، كما جاء في قوله:

وَأَنْسَاكُمُ لَكِنْ كَمَا نسِيَ الْهَوَى عَلَى النَّأْيِ قَيْسٌ وَابْنُ مَعْمَرِ العُدْرِي فَيْسٌ وَابْنُ مَعْمَرِ العُدْرِي فَيْسَ وَابْنُ مَعْمَرِ العُدْرِي فَيَا صَاحِبَيْ نَجْوَايَ مِنْ آلِ عَامِرٍ أَلاَ نَادِمَانِي بِالغَرَامِ مَدَى عُمْرِي (٣) ويقول في هذا المعنى:

وَمَا أَنَا وَالسُّاوُانُ لاَ دَرَّ دَرُّ مَانُ تَقَلَّدَ فِي سُلُوانِهِ مَا تَقَلَّدَا<sup>(1)</sup> وَلاَ تَبْتَغُو وَالسُّالُو اللَّالِ عَنْ وَاكِفِ القَطْرِ<sup>(0)</sup> وَلاَ تَبْتَغُو وا مِنِّ عِنْ وَاكِفِ القَطْرِ<sup>(0)</sup> وقد ند عن المسلك العذري مقدمة واحدة ، وصف فيها ليل الوصل ، فذكر ما يشرب:

أَتَتْكَ وَقَدْ هَـنَّ الـدَّجَى مَضْ جِعَ الْفَجْرِ بِكَأْسَيْنِ مِنْ رِيقٍ بَرُودٍ وَمِنْ خَمْرِ (1) ثَمْ أخذ في الوصف الحسي للباس والشَّعر والوجه:

وَأَبْهَجَ عَ الْأَبْصَ ارَ وَالْحُسْنُ مُبهْجٌ بِدُرَّيْنِ مِنْ عِقْدٍ نَفِيسٍ وَمِنْ تَغْرِ وَكَمْ سُتِرَ الْبَدْرُ الْمُنِيرُ وَوَجْهُهَ بِلَيْلَيْنِ مِنْ جُنْحٍ بَهِيمٍ وَمِنْ شَعْرِ وَجُدُّهُ الْبَدْرُ الْمُنِيرُ وَوَجْهُهَ بَلَيْلَيْنِ مِنْ جُنْحٍ بَهِيمٍ وَمِنْ شَعْرِ وَجُدِّ جَمِيلٍ وَمِنْ بَدْرِ وَجُلِّ يَ جُنْحُ اللَّيْلِ لَمَّ ابَدتُ لَنَا بِنُورَيْنِ مِنْ وَجْهٍ جَمِيلٍ وَمِنْ بَدْرِ ثَمَ اقترب وصفه فذكر تحيتها ورائحتها وتمايلها:

<sup>(</sup>۱) السابق، صـ ١٠٦

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٥٤١

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٠٥

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ۸۰

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١٠٤

<sup>(</sup>٦) السابق، صــ١٠٩

وَحَيَّتُ وَقَدْ لَـذَّ السُّرَى سَـحَرًا لَنَـا بِصَبْحَيْنِ مِنْ أَضْوَاءِ أُفْقٍ وَمِنْ بِشْرِ وَمِنْ عِطْفِهَا إِذْ طَـابَ نَشْرًا فَعطَّرَتْ بِطِيبَيْنِ مِنْ مِسْكِ يَضُوعُ وَمِنْ نَشْرِ وَمَالَـتْ عَلَـى الـرَّوْضِ النَّضِيرِ فَرَاقَنَا بِعُصْنَيْنِ مِنْ قَدِّ وَمِنْ فَنَنٍ نَضْرِ وَمَالَـتْ عَلَـى الـرَّوْضِ النَّضِيرِ فَرَاقَنَا بِعُصْنَيْنِ مِنْ قَدِّ وَمِنْ فَنَنٍ نَضْرِ وَكَل ذلك جاء بصورة متداخلة مع محيط الشاعر الزمني، فالليل وبدره والصبح الذي يعقبه يماثل على التتابع شعرها ووجهها وبشرها، وكذلك تتداخل مع مكونات المكان فغصن الروض يماثل قدها، والمسك نشرها، وهو تداخل عَقَده الجمال، وعندما اتجهت الصورة نحو الشاعر تظهر عامرة بالأسى:

وَجَادَ هَـوىً بِـي وَالْهَـوَاءُ الَّـذِي لَـهُ بِغَيْتَيْنِ مِنْ دَمْعٍ يَصُوبُ وَمِنْ قَطْرِ وَجَدَّتْ بِعَرْضِ الْبِيـدِ سَـيْرًا فَبَرَّحَتْ بِنَارَيْنِ فِيهَا مِنْ هَجِيرٍ وَمِنْ هَجْرِ

ولم ينحدر المستوى الخلقي بابن الحاج عن المستوى الأمثل المتعارف عليه؛ فغزله لم يكن مكشوفا، صحيح أن أنه لم يأت بالعذرية على أتمها في بعض المواضع، لكنه لم يغرق إلى حد يخدش الأدب، وفي الديوان نُسب إليه بيتان كان فيهما ما يصنف ضمن المجون، وهما:

يَا بَدْرُ بَادِرْ إِلَى الكَاسِ فَرُبَّ خَيْرٍ أَتَى عَلَى بَاسِ وَلاَ تُقَبِّلُ فَيْرٍ أَتَى عَلَى بَاسِ وَلاَ تُقَبِّلُ يُدِي وَمِنْ رَاسِي<sup>(۱)</sup> وَلاَ تُقَبِّلُ لُي يَدِي وَمِنْ رَاسِي<sup>(۱)</sup> لكن المصدر الذي نسبها قد أخطأ، فهي سابقة عليه بقرون، إذ وردت في مصدر ألفت قبله.<sup>(۲)</sup>

(١) السابق، صـ ٢٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، أبو منصور الثعالبي، عبد الملك بن إسماعيل (٢٩هـ)، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٩٧٣م، ٢/١١

## المبحث الثالث: الوصف.

تنوع الوصف في شعر ابن الحاج ما بين طبيعة خلابة وقصور فاخرة ومعارك محتدمة، فجاء الوصف عنده موزّعا على ما يأتى:

## ١. وصف الطبيعة:

إن ابن الحاج يعيش في أرض حباها الله حلل الجمال الطبيعي فتنت عقول الشعراء وجذبت قرائحهم للتغنى بهاحيث أنعمت أبصارهم بخضرة أرضها وكثرة أنهارها والتفاف غاباتها، وشنفت أسماعهم بخرير مياهها وحفيف أشجارها وشدو بلابلها، وعطرت أنفاسهم بشذا نرجسها وآسها وريحانها، وقد أظهر الأندلسيون في الوصف عبقرية نادرة، لكنه لم يأت في أشعارهم غالبا غرضا مستقلا، وإنما يشترك مع غيره في القصيدة(١)، وكذلك ابن الحاج ليس له نص اختص بالوصف، سوى بعض المقطّعات، إلا أن لها اهتماما في القصائد من حيث عدد الأبيات والأداء التعبيري.

وكان يمتزج مع الطبيعة، ويجعلها تبادله المشاعر، كقوله في مقدمة قصيدة في المدح:

والقُضْبُ تَـرْقُصُ كُلَّمَا هَبَّتْ صَبِـًا وَعَلَى خُدُودِ الوَرْدِ قَدْ أَجْرَى الحَيا وعلَى بسَاطِ الآس قَدْ نَشَرَ النَّدَى والأُقْحُ وَإِنُ ثُغُ ورُه مَسْقُولَ ــةٌ (٢) والنَّرْجِسُ المَطلُولُ قَدْ أَهْدَى شَذًا كَالْمِسْكِ فُصِّ خِتَامُهُ فَتَذَاكَى (")

لِتَـــزُورَ أَثـــلاً بِالحِمَـــي وَأَرَاكَـــا دَمْعًا يُكَفْكِفُهُ النَّسِيمُ دِرَاكًا دُرُرًا كُمَا نَثَرَتْ يَدُّ أَسُلاكَا لُكِنَّهَا لَـمْ تَعْرِفِ المِسْوَاكَا

فهو يقرأ الطبيعة قراءة تعبيرية تنبض بالحياة والعواطف، فتحلق في الخيال، وتغرق في المجاز، فالقضب ترقص مع ريح الصبا وتزور الأثل والأراك،

<sup>(</sup>١) انظر: في الأدب الأندلسي صــ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) مسقولة لغة في مصقولة وهما بمعنى: حليّة، ولغة الصاد أفصح من السين، انظر: لسان العرب، ٢١١/٧.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ ١٢٩.

وقطرات المطر على الورد دموعٌ جرت على خدودها، ويأتي النسيم يمسح الدمع ويواسي الورد حين تسقط تلك القطرات منها، وفي صورة أخرى يجعل زهر الأقحوان ثغرا لامعا، ومع جمال المنظر في هذا المشهد الطبيعي يأتي طيب الرائحة من قبل النرجس الذي أفعم الجو بما يشبه المسك.

ويتبين أن وصف الطبيعة يمتزج بالغزل، فقد ذكر الخدّ والثغر:

وَعَلَى خُدُودِ الوَرْدِ قَدْ أَجْرَى الحَيَا دَمْعًا يُكَفْكِفُ أَ النَّسِيمُ دِرَاكَا وَالأُقْحُ وَانُ ثُغُ ورُهُ مَسْقُولَةٌ لَكِنَّهَا لَمْ تَعْرِفِ المِسْوَاكَا والأُقْحُ وَانُ ثُغُ ورُهُ مَسْقُولَةٌ لَكِنَّهَا لَمْ تَعْرِفِ المِسْوَاكَا

والمزج بين الطبيعة والمرأة باستخدام التعبير الغزلي قد كثر عند شعراء الأندلس<sup>(۱)</sup>، وهو عند ابن الحاج يأتى على إحدى طريقتين:

الأولى: تشبيه أجزاء الطبيعة بالمرأة، فيشبه الورد بحمرة الخد والأقحوان بالثغر، كما في الأبيات السابقة.

والثانية بإبداء مشاعر الوجد والحب والشوق تجاه الطبيعة، كقوله في مقطّعة عن نبت طيب الرائحة يدعى النمّام:

أَتَوْنِي بِنَمَّامٍ مِنَ السرَّوْضِ يَافِعِ سَقَتْهُ الغَوَادِي كُلَّ أَسْجَمَ مِدْرَارِ فَلْ غَرُو أَنْ أَصْلَيْتُهُ نَارَ زَفْرَتِي وَحُكُمٌ عَلَى النَّمَّامِ الالْقَاءُ فِي النَّارِ (٢) فَلاَ غَرُو أَنْ أَصْلَيْتُهُ نَارَ زَفْرَتِي وَحُكُمٌ عَلَى النَّمَّامِ الالْقَاءُ فِي النَّارِ (٢) وَكُلْ عَلَى النَّمَّامِ الالْقَاءُ فِي النَّارِ (٢) وقي إحدى مقدمات القصائد يتبيّن أن ابن الحاج يعدل عن الغزل بالمحبوبة

إلى ذكر شيء من مظاهر الطبيعة ومشاهدها:

يا ثالث القمرين أنت المعجز حسنا وأنت لذا وذاك معزز للّه طينفُك إِذْ أَلَمَّ وَلِلدُّجَى بُرْدٌ بإِيمَاضِ البُرُوقِ مَطَرَّزُ<sup>(7)</sup> فقد انتهى الغزل عند ذكر الطيف، واتجه يرسم الإحساس بالجمال من خلال طبيعة أومض عليها البرق، ثم أنارها الصبح، كما في قوله:

وَالشُّهْبُ تَجْنَحُ لِلْغُرُوبِ كَأَنَّهَا أَسْرَارُ حُبٍّ خَوْفَ وَاشِ تَرْمُزُ

<sup>(</sup>١) انظر: عصر الدول والإمارات: الأندلس، صــ ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ١١٧.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ١٢١.

حَتَّى بَدَا الصُّبْحُ الْمُنِيرُ كَرَايَةٍ بَيْضَاءَ فِي هَضَبَاتِ نَجْدٍ تَرْكِزُ وَذَكَتْ كَعَرْفِك رَوْضَةٌ أَزْهَارُهَا عَنْ زُهْر شُهْبِ الأَفْق لا تَتَمَيَّزُ وفي البيت الأخير خطاب إلى المحبوبة (كعرفك) أي رائحة الأزهار

كرائحتك، ولم يحمله هذا على العودة إلى الغزل بل استرسل في تصوير الرياض:

وَالْقُضْبُ كَالْأَلِفَاتِ سَاجِعُ وُرْقِهَا مِنْ فَوْقِهَا هَمَزَاتُهَا إِذْ تَبْرُزُ وَالْوَرْدُ فِيهَا أَوْجُهُ مُحْمَرَّةٌ خَجَلاً وَنَرْجِسُهَا عُيُونٌ تَغْمِزُ ويتضح أن ابن الحاج لا يصف الطبيعة بصورة جامدة صامتة بل يعرضها

> حية متفاعلة مع أجوائها وحيوانها: وَأَغْصُنُ الْبَانِ قَدْ مَالَتْ لَهُ طَرَبًا وَالرِّيحُ رَقَّتْ لِمَسْرَاهُ فَمَا بَرحَتْ وَالْوَرْدُ لَمَّا أَتَاهُ احْمَرَّ مِنْ خَجَل

وَعطَّرَ الْجَوَّ مِنْهُ أَيُّ طِيبِ شَذَا بِكُلِّ رُوحِ لَعَمْرِي رُوحُهُ اخْتَلَطَا لَمَّا أَتَى مَثلَ مَا نَفَّرْتَ سِرْبَ قَطَا وَالْوُرْقُ فِي الْغُصْنِ قَدْ غَنَّتْ لَهُ فَرَحاً بِعَوْدِهِ حِينَ وَافَى مُعْمِلاً لِخُطَى عَلِيلَةً خِلْتُهَا قَدْ أَعْيَتِ الخُلَطَا وَخَدَّهُ إِذْ مَشَى فِي الأَرْضِ قَدْ بَسَطَا والغيث لما سرى وافاه منسكبا كأنه در عقد في الثرى سقطا(١)

ومن لطيف تصويره أن جعل عناصر الطبيعة تبدو كمجتمع إنساني في ثلاثة الأبيات الأولى إذ شبهها بمجلس للهو والطرب.

وفي موضع آخر يشخّص الطبيعة لتؤدي مشهدا إنسانيا واجتماعيا، فيه سجود القضب وطب الآس وجيش الصَّبا وسيوف البرق:

كَأَنَّمَا القُضْبُ تَسنْهُو عَنْ تَحِيَّتِهَا غِبَّ الحَيا فَسُجُودُ السَّهْوِ يُجزيهَا وَبِالْأَبَاطِح مِعْطَارُ الأَصَائِلِ إنْ عُلَّتْ صَبَاهَا فَآسِي الآس يَشْفِيهَا مَا رَاعَ جَيْشُ الصَّبَا لَيْلاً غَمَامَتَهَا إلاَّ وَبَانَتْ سيُوفُ البَرْقِ تَحْمِيهَا (٢)

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٥١١.

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۲۰۳ - ۲۰۶

في البيت الأول تصوير للأغصان التي تُعرف بالتمايل الذي يراه الشاعر تحية تضاهي التحية الإنسانية التي تشير ملوحة باليد، لكنها في هذا المشهد لم تتمايل حين بللها المطر، وإنما انحنت إلى الأرض، وهو في خياله سجود يكفّر عنها ترك التحية، والعلاقة بين الصورتين (إنحناء الغصن والسجود) هو التشابه الحركي.

والبيت الثاني يجعل العلاقة بين الصبا العليل ورائحة الآس، كعلاقة المريض بالطبيب، لأن من معاني العليل: المريض، ويطلق الآسي على الطبيب، فالجامع هنا هو التشابه اللغوي.

ومن أفعال مجتمع الطبيعة أن يشعل البرق في أجوائها ريح العنبر، وأن تتبادل أحاديث الثناء والأسرار، كما هو حال المجلس البشري، وذلك في قوله:

لِعَنْبُرِ الغَيْمِ فِيهَا كُلُّ مُشْغِلَةٍ بِمَجْمَرِ البَرْقِ أَيْدِي الرِّيحِ تُذْكِيهَا وَمَا نَسَأْتُ بِدَوْحِ البَانِ نَاعِمَةً تُثْنِي عَلَى الرِّيحِ إِنْ هَبَّتْ فَتَثْنِيهَا وَمَا نَسَأْتُ بِدَوْحِ البَانِ نَاعِمَةً لِلزَّهْرِ لَكِنْ لِسَانُ الرِّيحِ يُفْشِيهَا وَالرَّوْضُ يَكُثُمُ أَسْرَارًا كَمَائِمَهُ لِلزَّهْرِ لَكِنْ لِسَانُ الرِّيحِ يُفْشِيهَا

ويصدر عنها شتى التعابير وأنواع المشاعر من اختيال وبكاء: حَكَتْ يَدُ الغَيْثِ مِنْ نَوْرٍ لَهَا حُلَلاً تَخْتَالُ فِيهَا لِمِثْقَالٍ يُوَافِيهَا وَبَاتَ يَهْفُو ارْتِيَاحًا غُصْنُ بَانَتِهَا لَمَّا رَأَى الوُرْقَ تَبْكِينِي وَأَبْكِيهَا وَبَاتَ يَهْفُو ارْتِيَاحًا غُصْنُ بَانَتِهَا لَمَّا رَأَى الوُرْقَ تَبْكِينِي وَأَبْكِيهَا وَأَفعال الود والوصال:

مُقَبِّلٌ لِخُدُودِ الوَرْدِ شَادِنُهَا وَرَاشِفٌ لِثَغُورِ الزَّهْرِ شَادِيهَا مُقَبِّلٌ لِخُدُودِ الزَّهْرِ شَادِيهَا مُضَمَّخُ البُرْدِ مِنْ طِيبِ النَّوَاسِمِ إِن أَضْحَتْ تُدَانِيهِ أَوْ أَضْحَى يُدَانِيها وَ فَضَمَّخُ البُرْدِ مِنْ طِيبِ النَّوَاسِمِ إِن أَضْحَتْ تُدَانِيهِ أَوْ أَضْحَى يُدَانِيها وفي مشهد آخر يقدم ابن الحاج قراءة ثقافية لأجزاء الصورة الطبيعية وحركاتها:

نَسِيتُ وَلاَ أَنْسَى مَعَاهِدَ بِالْحِمَى يُمَثِّلُهَا فِكْرِي وَيَلْزَمُهَا ذِكْرِي إِنْ الْوَرَقِ الخضْرِ إِذَا انْتَصَبَتْ دَوْحَاتُهَا خَفَضَتْ بِهَا غُصُونًا قَرَاهَا الْغَيْثُ فِي الوَرَقِ الخضْرِ

-

<sup>(</sup>١) الضمخ: (لطخ الجسد بالطيب حتى كأنما يقطر)، لسان العرب، ٩/٩٥.

وَقَدْ جَرَّهَا نَفْحُ الصَّبَا بَعْدَ رَبْعِهَا كَأَنَّ نُسَيْمَاتِ الصَّبَا أَحْرُفُ الْجَرِّ عَجِبْتَ لِنَبْتٍ وَسُطَهَا وَهُوَ بَاقِلٌ يَخِيمُ بِهِ قُسُّ عَنِ النَّظْمِ وَالنَّثرِ إِذَا مَا الْتَقَى فِي نَهْرِهَا سَاكِنَانِ مِنْ قَضِيبٍ وَمِنْ حَصْبَاءَ حُرِّكَ بِالْكَسُرِ(')

وقد مهد لهذه القراءة بقوله: (يمثلها فكري ويلزمها ذكري) فالفكر الواعي ذو المصطلحات التي يلازمها لسانه هو المنظار الذي من خلاله وصف تلك الطبيعة بأسلوب التورية، فقد استخدم مصطلحات النحو ومسائله من: (الخفض والجر وأحرف الجر والتحريك بالكسر إذا التقى ساكنان)، وجعل الغيث قارئا يطلع في الورق الخضر، واستحضر الأمثال العربية فذكر باقلا مضرب المثل في العي (من وقسًا مضرب المثل في العي).

ثم انتقل بعد الأبيات السابقة إلى أسلافه الشعراء واستحضر ذكرهم بادئا بعلى بن الجهم، فقال:

أَعَادَتْ لِيَ الشَّوْقَ الْقَدِيمَ مَيَاهُهَا وَسُقُنَ الْهَوَى مِنْ حَيْثُ أَدْرِي وَلا أَدْرِي وَلا أَدْرِي كَالْمُ وَلَا أَدْرِي وَلا أَدْرِي وَلا أَدْرِي كَاللَّهِ وَالْمُسَافَةِ وَالجِسْرِ كَاللَّهِ عَلِيٌّ وَالْمُيَافَةِ وَالجِسْرِ وَهُو يضمن استهلاله البارع بقصيدته (عيون المها):

عُيُونُ المَهَا بَيْنَ الرُّصَافَةِ وَالجِسْرِ جلبن الْهَوَى مِنْ حَيْثُ أَدْرِي وَلا أَعْدِيمَ ولم أَكُن سلوتُ ولكنْ زَدْن جمرًا على جمرِ ('') ثم قرن الرياض والدوحات بالجو الخمري، والمزج بين الطبيعة والخمر مما كثر عند شعراء الأندلس('')، حيث شبّه الغصن ـ وهو يتمايل ويتأود والبلبل الذي ما انفك يلازمه ـ بشخصيات قد لعب برأسها الشراب حسبما تورد كتب الأدب عنهم، فقال عن أبي نواس:

(۲) انظر: مجمع الأمثال، أبو الفضل أحمد بن محمد بن أحمد النيسابوري الميداني(۱۸هــــ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱۹۸۸م، ۲/۰۰-۵

(٤) ديوان علي بن الجهم (٢٤٩هـ)، تحقيق خليل مردم بك، دار صادر، ط٣، ١٩٩٦م، صــ١٣٦ - ١٣٦.

<sup>(</sup>۱) الديوان، صـ ١٠٦

<sup>(</sup>٣) انظر السابق، ١/٥٥/

<sup>(</sup>٥) انظر: عصر الدول والإمارات: الأندلس، صــ ٢٩٣.

نَشَدْتُكَ هَلْ غُصْنُ الرِّيَاضِ ابْنُ هَانِيءٍ يَمِيلُ بِسَابَاطُ ارْتِيَاحًا إِلَى الْخَمْرِ إشارة إلى صنيعه حين أقام قرب بلدة ساباط، وقال فيها:

وَدار نَدامى عَطُّلوها وَأَدلَجوا بِها أَثَرٌ مِنهُم جَديدٌ وَدارسُ حَبَسَتُ بِها صَحبي فَجَدَّدتُ عَهدَهُم وَإِنِّي عَلى أَمثال تِلكَ لَحابِسُ وَلَم أَدر مَن هُم غَيرَ ماشَهدَت بِهِ تُدارُ عَلَينا الراحُ في عَسجَديَّةٍ وقال عن يحيى بن أكثم:

بشرقي ساباط الديار البسابس حَبَتها بِأَلوان التَصاوير فارسُ(١)

وَهَلْ بُلْبُلُ الدُّوْحَاتِ يَحْيَى بْنُ أَكْتُم يَظُلُّ دَفِينًا فِي الرِّيَاحِين ذَا سُكْر إشارة إلى ما قيل عنه من ركون إلى أرض الرياحين ورغبة عن النهوض منها، فقال عنه المأمون:

وصاحب ونديم ذي محافظةٍ سبط البنان بشرب الراح مفتون ناديته ورواق الليل منسدل تحت الظلام دفين في الرياحين فقلت: قم، قال: رجلي لا تطاوعني! فقلت: خذ، قال: كفي لا تواتيني (٢)

وتلك الأبيات الرائية لابن الحاج قد وقعت ضمن مقطع من وصف الطبيعة بلغ اثنين وعشرين بيتا، فكان منها الأبيات السابقة التي عرضها الشاعر وفق قراءة ثقافية، والأبيات الأخرى جاءت القراءة التعبيرية التي تفيض بالشعور، فبدأ بالنبات المتصف بالنضارة والشذا:

وَرُبَّ رِيَاضِ بِالغُوَيْرِ تَزَيَّنَتْ بِنَضْر نَبَاتٍ غَاصَ فِي مَائِهَا الْغَمْر وَأُخْرَى بِذَاتِ الجَزْعِ طَيّ ظِلالهَا نَعِمْتُ بِهِ يَقْظَانَ فِي سِنَةِ الْعُمْرِ وَلَمَّا تَقَضَّى اللَّيْلُ إلاَّ أَقَلَّهُ حَبَثْنَا بِمِعْطَارِ الشَّذَا أَرِجِ النَّشرِ ثم وصف الجو الممطر ببرقه الملتهب ونسيمه الطروب:

(١) ديوان أبي نواس الحسن بن هانئ (١٩٨هـ)، تحقيق: أحمد عبد الجيد الغزالي، مطبعة مصر، د.ط، ٩٥٣م،

(٢) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء، الراغب الأصفهاني: أبو القاسم حسين بن محمد (٢٥هـ)، مكتبة الحيدرية، إيران، قُم، ط١، ١٤١٦هـ، ٦٧١/٢ كَأَنَّ بُرُوقَ الجَوِّ نَارٌ تَلَهَّبَتْ وَمَا ارْفَضَّ مِنْ جُنْحِ الدُّجَى عَنْبَرُ الْشِّحْرِ مُجَرِّرَةٌ ذَيْلَ النَّسِيمِ طَرُوبَةٌ وَلاَ طَرَبَ الْحَادِي بِذِي الأَثْلِ وَالسِّدْرِ مُجَرِّرَةٌ ذَيْلَ النَّسِيمِ طَرُوبَةٌ وَلاَ طَرَبَ الْحَادِي بِذِي الأَثْلِ وَالسِّدْرِ ثُم تَأْتِي عبرات الوجد وأحوال التلاقي:

تَرَى الغَيْثَ فِيهَا بَاكِيًا مُتَعَيِّرًا إِذَا ضَاعَ مِنْ أَكُمَامِهِ مُؤرجُ الزَّهْرِ مُعَانِقَةٌ مِنْ قُضْبِهَا كُلَّ أَهْيَفٍ وَلاَ هيَفَ الأَعْطَافِ فِي الْحُلَلِ الْحُمْرِ وَفِي قصيدة ترحيبية بقدوم الغنى بالله، يصور ابن الحاج فرحة الأرض:

فَالزَّهْرُ بَيْنَ مُفَضَّضٍ وَمُدَهَّبٍ وَالرَّوْضُ بَيْنَ مُوَشَّحٍ وَمدَبَّجِ وَالْقُضْبُ تَرْقُصُ وَالْغَريرُ مُصفِّقٌ وَالْوُرْقُ قَدْ غَنَّتْ وَلَمْ تَتَلَجْلَجِ وَالْقُرْبُ تَرْقُصُ وَالْغَريرُ مُصفِّقٌ وَالْوُرْقُ قَدْ غَنَّتْ وَلَمْ تَتَلَجْلَجِ وَالْقُرْبُ وَالْفُرْقُ قَدْ فَهِمَتْ حَدِيثَ قُدُومِهِمْ فَحَبَتْ بِكُلِّ مُعطَّرٍ وَمُؤرَّجِ وَالرَّيْحُ قَدْ فَهِمَتْ حَدِيثَ قُدُومِهِمْ فَحَبَتْ بِكُلِّ مُعطَّرٍ وَمُؤرَّجِ وَالرَّيْحُ فَيها إحياء الطبيعة بنبضات الحب والوجدان، فالطبيعة تفعل ما يفعل البشر في الحفلات، تلبس الزينة من ذهب وفضة وأوشحة وديباج، ويظهر فيها الرقص والتصفيق والغناء، ويعبق المحفل بأطيب الروائح.

والخلاصة أن ابن الحاج قد قدم الطبيعة بعدة صور وقراءات، منها:

الأولى: التعبيرية: حين يصورها تفرح وتبكى وتشتاق.

الثانية: الغزلية: حيث يشبه حمرة الورود وتمايل الأغصان بخجل الخدود وتثنى القدود.

الثالثة: الاجتماعية: حيث حول فيها الطبيعة إلى مجتمع فيه الطبيب المعالج والمصلى الساجد والجيش الزاحف والجمع المحتفل والمجلس اللاهي.

٢. وصف العمران.

وكما حبا الله الأندلس جمال الطبيعة رزق أهلها بديع العمران، من قصور وقناطر وجوامع ونوافير، وقد وصف ابن الحاج قصر الغني بالله، فقال: وَقَصْرٍ بَنَاهُ خَيْدُ بَانٍ فَلَمْ يَكُنْ يُضَاهِيهِ فِي الأَرْضِ الْعَرِيضَةِ مِنْ قَصْرِ

الديوان، ص ٦١

عَجَائِبِ لَهُ فَوْقَ الْعَجَائِبِ إِنَّهَا عَجَائِبُ لَمْ تَخْطُرْ بِبَالٍ وَلاَ فِكْرِ (١)

والبيتان لم يحويا وصفا، وإنما هما تمهيد له؛ إذ يمدح بانيه بأنه (خير بان)، وإذا تفوق الباني على من سواه من البناة، فإن القصر الذي يبنيه متفوق على قصور الأرض جميعها، ويتضح أن الآتي من وصف العمران منبثق من المدح، وأن الثناء على القصر والنافورة والحديقة لأجل الثناء على عامرها، فقال:

حَكَتْ أَرْضُهُ أُفْقَ السَّمَاءِ فَزَهْرُهَا يَنُوبُ بِلاَ شَكِّ عَنِ الأَنْجُمِ الزُّهْرِ وَخِلْنَا مُنِيرَ الصُّبْحِ هَامَ بِحُبِّهِ فَأَبْقَى عَلَيْهِ لَوْنَهُ أَبَدَ الدَّهْر وما سبق تصوير سماوي جاء بإحساس شاعري يجعل القصر قد جمع الليل والنهار في آن واحد، فنجوم الليل المزهرة يراها الشاعر في الأزهار التي فُرش بها القصر، وإضاءته الدائمة أو اكتساؤه باللون الأبيض تجعل ساكن القصر يظن أنه بصبح سرمد، وابن الحاج يعوّل هنا على التشابه اللغوى بين زهر الأرض وزهر السماء وعلى التشابه البصرى بين القصر المضيء الأبيض

ويعده ابن الحاج من أجمل المعالم التي تخسر العينين إذا لم ترهما: إِذَا لَـمْ أُشَـاهِدهُ وَأُبْصِـرْ جَمَالَـهُ فَإِنَّكَ يَا إِنْسَانَ عَيْنِي لَفِي خُسْر ويخص نافورة القصر بمزيد من اللقطات التصويرية:

وَعَهْدِي بِجَارِي الْمَاءِ يَسْفُلُ دَائِمًا فَي حَنْو عَلَيْهِ الشَّارِبُونَ إِذَا يَجْرِي وَهَا هُو يَعْلُو لِلسَّمَاءِ تَشَرُّفًا بِمُجْرِيهِ مَسْرُورًا بِمَا نَالَ مِنْ فَخْر فهو ماء جار تشرّف بأن أجراه الغني بالله فصار يعلو للسماء فخرا وسرورا بهذا الشرف الرفيع، لكنه عاد ينزل إلى الأسفل:

وَأُقْسِمُ لَوْلاً وَجْهُ خَيْرِ خَلِيفَةٍ لَمَا مُكِّنَ الورَّادُ مِنْ عَدْبِهِ الْغَمْر وَلَكِنَّــهُ لَمَّــا بَــدَا خَــرَّ سَــاجِدًا ﴿ وَأَهْـدَى حَبَابًـا زَادَ فَضْـلاً عَلَـى الـدُّرِّ

والصبح المنير.

<sup>(</sup>١) السابق، صـ١١١.

فيقول أنه كما ارتفع تشرفا بالغني بالله هبط خضوعا واحتراما له؛ حتى تمكن منه الواردون بصورة فيها غلو وادّعاء لحال لا تصح للمخلوق.

وبعد أن رصد الشاعر الصورة متحركة، تتبّع فيها ارتفاع الماء إلى نزوله، انتقل إلى رسم صورة نهائية ثابتة يشكلها الماء إذ توزع بين الارتفاع والنزول، فقال:

وَخِلْتُ اللَّذِي يَعْلُو مِنَ الْمَاءِ غَادَةً أَتَتْ عُرُسًا تَزْهَى بِهِ مُدَّةَ الْعُمْرِ وَأَعْجَبَهَا رَقْصَ فَحِينَ تَمَايَلَتْ تَسَاقَطَ حَلْيٌ جَالَ عَنْهَا وَلَمْ تَدْرِ فَهِي فتاة غادة أي رقيقة كرقة الماء جاءت في عرس فرقصت فتساقط منها الحلي، ولم تدر أنه سقط فاستمرت قائمة والحلي ينزل.

ثم انتقل إلى محيطها من الشجر التي توضأت منها وانحنت كأنها راكعة:

وَيَا حُسْنَهَا لِلنَّاظِرِينَ بُحَيْرَةً بِهَا رُكَّعُ الأَغْصَانِ بَاتَتْ عَلَى طُهْرِ وَتَأْتِي ريح الصبا فتضم الأغصان بعضها إلى بعض كأنها أسطر مكتوبة. كَأَنَّ الصَّبَا فِيهَا يَخُطُّ مَدَائِحًا حِسَانًا فَمِنْ سَطْرٍ يُضَمُّ إِلَى سَطْرِ وَكَأَنَّ الصَّبَا فِيهَا يَخُطُّ مَدَائِحًا حِسَانًا فَمِنْ السَطْرِ يُضَمُّ إِلَى سَطْرِ وَكَأَن البحيرة التي تحوي النافورة مرضع، لكن الاستلقاء على الظهر في هذه المرة ليس للراضع بل للمرضع:

وَقَدْ خِلْتُهَا اسْتَلقت وَيَا لَكَ مِنْ ظَهْرِهَا اسْتَلقت وَيَا لَكَ مِنْ ظَهْرِ فَا سَنَلقت وَيَا لَكَ مِنْ ظَهْرِ فَم فخر بالقصر على سائر آثار الأمم من أكاسرة فارس وفراعنة مصر: وَيَا لَكَ مِنْ قَصْرٍ مَشِيدٍ مُقَصِّرٍ بإيوَانِ كِسْرَى مُزْدَرٍ هَرَمَيْ مِصْرِ وقال في وصف قصر الحمراء، وذكر أبراجه الرفيعة، وسمى بعض أجزاء القصر وهو المِشْور:

وَمَدَّتْ لَهُ غَرْنَاطَةٌ أَيَّ مِعْصَمٍ مِنَ النَّهْرِ بِالوَشْمِ النَّسِيمِيِّ مُزْدَانِ وَأَبْدَتْ مِنَ الحَمْرَاءِ أَبْدَعَ مَفْرِقٍ عَلَيْهِ مِنَ الأَبْرَاجِ أَبْدَعُ تِيجَانِ وَمَا أَبْصَرَتْ عَيْنٌ كَمِشْوُرِهَا الَّذِي تُنَاسِبُهُ فِي رِفْعَةٍ هِمَّةُ البَانِي مُنيفٌ عَلَى كُلِّ المَصَائعِ شَادَهُ فَتَى الجُودِ وَالعَلْيَاءِ مِنْ نَسْلِ كَهْلاَنِ مَنْيِفٌ عَلَى كُلِّ المَصَائعِ شَادَهُ فَتَى الجُودِ وَالعَلْيَاءِ مِنْ نَسْلِ كَهْلاَنِ

فَمَا لَبَنِي العَبَاسِ فَخْرٌ بِمَا بَنَوْا وَلاَ لِلْمُلُوكِ الصِيِّدِ مِنْ آلِ مَرْوَانِ ('' وقد جعل اعتلاء القصر ومصانع العمران فرعا عن علو النفس وصنائع الجود التي يتحلى بها الغني بالله.

كما وصف ابن الحاج في موضع آخر بعض بقاع غرناطة:

وَحَضْرَةٍ زَيَّنَتُهَا بُقْعَةٌ جُعِلَتْ وُسُطَى لِعِقْدٍ نَفِيسٍ مِنْ مَبَانِيهَا وَحَضْرَةٍ زَيَّنَتُهَا بَقْعَةٍ حَمَلَتْ أَبْنَاءَ نَصْرٍ فَهَزَّتْ عِطْفَهَا تِيهَا وَكَمْ بِغَرْنَاطَةٍ مِنْ بُقْعَةٍ حَمَلَتْ أَبْنَاءَ نَصْرٍ فَهَزَّتْ عِطْفَهَا تِيهَا الْمِسْكُ تُرْبُ مَوَاطٍ لِلْكِرَامِ بِهَا وَالدُّرُ مَهْمَا مَشَوْا حَصْبًا أَرَاضِيهَا (٢) للسُكُ تُرْبُ مَوَاطٍ لِلْكِرَامِ بِهَا وَالدُّرُ مَهْمَا مَشَوْا حَصْبًا أَرَاضِيهَا (٢) ٣. وصف المعارك.

وفي مجال تصويري آخر يقابل وصف الطبيعة والعمران يأتي وصف المعارك، فإذا كان المرء ينعم في الطبيعة والعمران بالوجود آمنا ومستأنسا فإنه يظهر في المعارك مدافعا عنه قلقا مما يهدده.

وكان لأحداث زمان ابن الحاج ومكانه أثر في شعره جعلت من أبياته لسانا يروي الحدث ويشتكي من فجائعه حينا، ويفتخر بمقاومته حينا آخر، وفي رحلة الفيض مواضع تحوي قصائد قيلت في وصف الحروب التي تشتعل آنذاك، وقد أتت من شخصيات وأماكن مختلفة تبين أن الهم كان شاملا، وكذلك الحال عندما في مذكرات ابن الحاج (٣).

ولوصف المعارك حيز بارز به من قصيد الشاعر، وهو أكثر ورودا من وصف الطبيعة، ويأتي في المدح قرينا للجولات والصولات القتالية التي يشنها الممدوح، وغالب مدائحه تحوي حديثا عن الحروب، وثمة قصائد غلب عليها تناول القتال، وجاءت قصيدتان خلصتا في الحديث عن الحرب، وكلاهما في مدح الغني بالله.

<sup>(</sup>۱) السابق، صــ۷٥١ - ۱٥٨.

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ۲۰٦.

<sup>(</sup>٣) انظر مثلا: صـ٣، ١٠ ١٤، ١٦ ١٢.

الأولى عدد أبياتها: خمسة وسبعون بيتا، وهي وإن كانت في أساسها مدحة فقد كان الثناء منصبا على المنجز الجهادي للممدوح، ومطلعها:

أَشْفَقْتُ مِنْ مَرَضٍ أَتَاحَ تَخَلُّفِي يَوْمَ الرَّحِيلِ عَنِ الرِّكَابِ الأَشْرَفِ وَطَفِقْتُ مِنْ مَبْرَةٍ وَأَشْبِثُ نَارَيْ لَوْعَةٍ وَتَأَسَّف وَطَفِقْتُ أُظْهِرُ عِبْرَةً مِنْ عَبْرَةٍ وَأَشْبِثُ نَارَيْ لَوْعَةٍ وَتَأَسَّف وَطَفَقْتُ أُظْهِرُ عِبْرَةً مِنْ عَبْرَةٍ وَأَشْبِثُ نَارَيْ لَوْعَةٍ وَتَأَسَّف وَالقَلْبُ فِي إِثْرِ الحمُولِ إِذَا اشْتَفَى فَهَأَدْمُعِي وَمَثَارِ وَجْدِي يَشْتَفِي وَالقَلْبُ فِي إِثْرِ الحمُولِ إِذَا اشْتَفَى فَهَأَدْمُعِي وَمَثَارِ وَجْدِي يَشْتَفِي وَعَلَيَّ لَثُمٌ لِلْمُوَاطِيءِ فِي التَّرَى بَعْدَ النَّذِينَ قَضَوْا بِذِلَّةٍ مَوْقِفِي (۱) وَعَلَيْ لَكُن وَعَلَيْ لَكُمْ لِلْمُواطِيءِ فِي التَّرَى بَعْدَ النَّذِينَ قَضَوْا بِذِلَّةِ مَوْقِفِي (۱) وهو مطلع وجداني يتناول الرحيل بحسرة، وقد بدا رحيلا غزليا لكن سرعان ما كشف المقصود:

وَالذَّنْبُ لِي يَوْمَ استُقَلَّتْ عِيسهُمْ وَالخَيْلُ تَسبَحُ فِي العَجَاجِ الأَكْثَفِ سِرْبٌ تُقِلُ مَتُونُهُنَّ فَوَارِسًا نَارُ الوَغَى بسيُوفِهِمْ لاَ تَتْطَفِي فَوَارِسًا نَارُ الوَغَى بسيُوفِهِمْ لاَ تَتْطَفِي فَالرحيل ليس لظعينة يعشقها، إنما لجيش سار صوب العدو، ولم يلحق به فندم ومرض، لكنه يخفف عن همه بذكر مشاركته في غزوة سابقة:

لَكِنْ نَفَى هَمِّي حُضُورِي قَبْلَ ذَا غَزْوًا بِقُرْطُبَةٍ جَلاً ذكْرًا يَفِي وَوَقَائِعًا بِكُمَاتِهَا قَدْ خَلَّدَتْ شَرَفًا لِرُمْحِي وَالكُمَيْتِ المُشْرِفِ ثَوَقَائِعًا بِكُمَاتِهَا قَدْ خَلَّدَتْ شَرَفًا لِرُمْحِي وَالكُميْتِ المُشْرِفِ ثَم ذكر ما أورى شرارة الحرب:

وَرَأَيْتُ قَصْرَ بَنِي أُمَيَّة بَاكِيًا بِدُمُوعِ نَهْرٍ حَوْلَهُ مُتَلَهِّفِ وَرَأَيْتُ فَوَرَفْتُهَا وَكَأَنَّنِي لَمْ أَعْرِفِ وَبَدَتْ لِعَيْنِي لاَ عَفَتْ آتَارُهُمْ فَعَرَفْتُهَا وَكَأَنَّنِي لَمْ أَعْرِفِ تَم يتوجه بالحديث إلى أمل الأندلس بعد الله وهو الغني بالله سلطان دولة بني الأحمد:

لاَ يُبْعِدِ اللَّهُ الأَمِيرَ مُحَمَّدًا فَهِهِ أَزَالَ اللَّهُ كُلَّ تَخُوُّفِ وَأَعَزَّ دِينَ الحَقِّ مِنْهُ خَلِيفَةٌ هُوَ مَنْ عَلِمْتَ ابْنُ الخَلِيفَةِ يُوسئُفِ مَلْكُ المُلُوكِ المُخْتَلِي هَامَ العِدَى وَالخَيْلُ تَعْثَرُ فِي القَنَا المُتَقَصِيِّفِ مَلكُ المُلُوكِ المُخْتَلِي هَامَ العِدَى وَالخَيْلُ تَعْثُرُ فِي القَنَا المُتَقَصِيِّفِ مَلكُ المُلُوكِ المُتُوّرِ وَمُكيَّفِ نَسَقَ الفَتُوحَ خَوَارِقًا عَادَاتُهَا بِأَجَلِّ صَنْعٍ بَاهِرٍ وَمُكيَّفِ

(۱) الديوان، صــ ١٨٦

وَأَرَى عَجَائِبَ قَطُّ لَمْ يُسْمَعْ بِهَا فِي كُلِّ تَارِيخٍ وَكُلِّ مُصنَّفِ وَكُلِّ مُصنَّفِ وَقد بدأ من آخر المعركة فذكر الفتح والنصر، ثم بين أسبابهما من الرأي والقوة:

وَكَأَنَّمَا النَّصْرُ العَزِيزُ وَرَأْيُهُ خَلْفَانِ ذَا عَنْ ذَاكَ لَمْ يَتَخَلَّفِ وَكَأَنَّمَا النَّصْرُ العَزِيزُ وَرَأْيُهُ خِلاَّنِ كُلُّ مِنْهُمَا الخِلُّ الوَفِي وَكَأَنَّمَا الخِلُّ الخِلُّ الوَفِي وَكَأَنَّمَا الخِلُّ الخِلُّ الوَفِي وَبعد ذلك أخذ يصف المعركة وهي في أرض قرطبة:

فَإِذَا الجُيُوشُ لأَرْضِ قُرْطَبَةٍ كَمَا هَاجَ البِحَارَ هُبُوبُ رِيحٍ مَعْصِفِ وَأَعَدَّهَا مِلْءَ الأَبَاطِحِ وَالرُّبَا جَرَّارَةً أَذْيَالَ نَقْعٍ مُرْدِفِ وَالرُّبَا جَرَّارَةً أَذْيَالَ نَقْعٍ مُوْدِفِ وَالحَرْبُ أَحْسَنُ مَا يَكُونُ إِذَا أَتَتْ فِي بُرْدِ نَقْعِ بِالدِّمَاءِ مُفَوَّفِ

فقد صف الممدوح الجيوش بصورة مهيبة تشبه أمواج البحر التي تهيجها رياح عاصفة، وقد ملأ بها ما استوى من الأرض وارتفع، وقد خلّف الجيش في زحفه ذيلا هائلا من الغبار، وهذا الغبار هو أجمل ما يرتدى في الحرب مع تزيينه بالدم.

ثم ذكر الحصار الذي ضربه الجيش على قرطبة:

فَاحْتَلَّ مِنْ أَرْجَائِهَا مُتَبَوًّا بِحُلولِهِ عَيْنُ الرَّدَى لَمْ تَطْرِفِ وَسَدَدْتَ يَا مَلِكَ الزَّمَانِ فَضَاءَهَا بِفُوارِسٍ كَالأُسنْدِ مَهْمَا تُشْرِفِ وَسَدَدْتَ يَا مَلِكَ الزَّمَانِ فَضَاءَهَا بِفُوارِسٍ كَالأُسنْدِ مَهْمَا تُشْرِفِ ثَم بدأ الاقتتال ونال حامية قرطبة الطعن الذي أحالهم قطعا لم تستطع الرياح أن تعفو آثارهم وتصرفها عن مكانها لكثرتها:

وَأَعَدْتَ بِالطَّعْنِ الدِّرَاكِ حُمَاتَهَا جُزُرَ العَوَافِي مَا لَهَا مِنْ مَصْرِفِ وَاعَده بدأ العبور إليها حتى تملكها الممدوح:

وَأَجَلَّ قَنْطَرَةٍ أَبَحْتَ عُبُورَهَا لِعَصَائِبٍ مِثْلِ الذُّبَا إِنْ تَرْحَفِ فَبُدَتْ شُمُوسًا فِي البُرُوجِ وُجُوهُهُمْ وَهِيَ الشُّمُوسُ إِذَا بَدَتْ لَمْ تُكْسَفِ فَبَدَتْ مَعْقِلَهَا فَكُنْتَ كَمَالِكٍ لِعِنَانِ طِرْفٍ بِالعِنَانِ مُصَرَّفِ

وذكر اختراقها من طريق الوادي الذي ازدحم بالخيول كأنها سيل قد غمره والقائد سابح بها، حتى تمكن من قتلهم وأسرف كإسرافه في الجود:

وَسَبَحْتَ فِي الوَادِي بِمِثْلِ سَيُولِهِ خَيْلاً مَتَى يُرَمِ الرَّدَى تُسْتَهْدَفِ وَسَطَوْتَ بِالأَعْدَاءِ سَطْوَةً قَاهِرٍ فِي قَتْلِهِمْ وَالجُود طَوْعًا مُسْرِفِ وَسَطَوْتَ بِالأَعْدَاءِ سَطْوَةً لَاجند المنتصرين الذي اقتحموا الأسوار، فكان ويذكر أن التُقى سمة للجند المنتصرين الذي اقتحموا الأسوار، فكان أعظم ضرر أصاب العداة:

وَمَلَكُنْ مِنْ أَسُوارِهِمْ برجاله بالذَّاكِرِينَ اللَّهَ أَيَّ تَشَرُّفِ وَتَرَكُنْ مِنْ صَدْعِ القُلُوبِ الرُّجَّفِ وَتَرَكُنْ يَوْمَ النَّقْبِ فِيهَا مِثْلُمَا يَشْكُونَ مِنْ صَدْعِ القُلُوبِ الرُّجَّفِ وَعَدَتْ تَدُورُ بِهَا الجُيُوشُ وَإِنَّمَا حُسنْ الوِشَاحِ إِذَا يَدُورُ بِمِعْطَفِ وَعَدَتْ تَدُورُ بِهَا العُدَاةِ كَأَنَّهَا نَوْرٌ بِغَيْرِ يَدِ الرَّدَى لَمْ يُقْطَفِ وَتَسَاقَطَتْ هَامُ العُدَاةِ كَأَنَّهَا نَوْرٌ بِغَيْرِ يَدِ الرَّدَى لَمْ يُقْطَفِ ويشني ابن الحاج على تريث الغني بالله واكتفائه بما حقق وإرجاء فتح قرطبة:

وَلَقَدْ دَعَاكَ الفَتْحُ دَعْوَةَ طَائِعٍ لِلْقَتْلِ أَوْ لإسارِهِمْ مُتَشَوِّفِ لَكِنْ حَقَنْتَ دِمَاءَ قَوْمِكَ مُرْجِئًا لِلْفَتْحِ إِرْجَاءً بِمَا تَرْجُو يَفِي وَأَتَيْتَ فِي أَعْدَاءِ قَوْمِكَ بِالنَّتِي تَمْحُوهُمُ بِالسَيْفِ مَحْوَ الأَحْرُفِ وَتَرَكْتَهُمْ وَالتَّرْكُ أَخْدُ عَاجِلٌ لَهُمُ إِذَا مَا شِئْتَ دُونَ تَكلُّفِ

ويشير عليه باتخاذ الحصار وسيلة لهزيمة الأعداء حقنا لدماء الجند ولإعداد حملة أقسى ولكي ينجد الأسرى الذين اعتقلهم العدو وساقوهم معهم:

فَأَذِقْهُمُ جُوعًا وَعَفْوًا وَانْتَظِرْ تَهْوِينَ أَمْرِهِم وَعُقْبَى الْمُتْرِفِ وَعُقْبَى الْمُتْروفِ وَالكُلُّ مُعْتَقَلٌ هُنَاكَ مُتُقَفِّ مُتُوقِعٌ لِلْحَادِثِ الْمُتَخَوَّفِ وَالكُلُّ مُعْتَقَلٍ لِمُعْتَقَلٍ لِمُعْتَقَلٍ وَلاَ تَعْفَلْ طِعَانَ مُثَقَّفٍ بِمُتَقَفِ المُحَرَّفِ وَالسَيْفُ أَمْضَى مَا يَكُونُ مُحَرَّفًا فَتَوَلَّ كُلَّ مُحَرِّفٍ بِمُحَرَّفٍ لِمُحَرَّفِ وَالسَيْفُ أَمْضَى مَا يَكُونُ مُحَرَّفًا فَتَوَلَّ كُلَّ مُحَرِّفٍ بِمُحَرَّفٍ لِمُحَرَّفِ

(٢) مثقّف الأولى بمعنى: المأخوذ ويرتبط بالحرب والقتل كما في قوله تعالى: ﴿وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ ﴾ [البقرة:١٩١]، والثانية بمعنى: الرمح المستقيم، انظر: لسان العرب،٣/٣٠–٢٩.

<sup>(</sup>۱) معتقل الأولى بمعنى: الرمح الذي يضعه الفارس بين ساقه وركابه ، والثانية بمعنى: الأسير المحبوس ، انظر: لسان العرب، ٢٣٣/١٠.

وقد اغتنم الاشتراك اللفظي الموجود في لفظتي "معتقل" و"مثقف"؛ إذ تحتوي كلٌ منهما على معنيين، أحدهما للمستنجد والآخر للرمح، وكأن الشاعر يريد أن يرتبط المعنيان في الواقع بتلبية النجدة كما ارتبطا في اللغة.

ثم ينتقل بالذاكرة إلى وقائع حربية سابقة، أذلت حاكم النصارى:

وَلَقَدْ نَسِيتُ وَمَا نَسِيتُ مَوَاقِعًا حَكَمَ الظُّهُورُ بِنُجْحِهَا الْمُتَعَرَّفِ وَيَقْهِدْتُ طَاغِيَةَ النَّصَارَى خَادِمًا فِيهِنَّ بَيْنَ يَدَيْكَ خِدْمَةَ مُنْصِفِ وَشَهِدْتُ طَاغِيَةَ النَّصَارَى خَادِمًا فِيهِنَّ بَيْنَ يَدَيْكَ خِدْمَةَ مُنْصِفِ مُتَطَّأُطِئًا لَكَ حَاسِرًا عَنْ رَأْسِهِ يَرْجُو وَيَأْمَلُ مِنْكَ نَيْلَ تَعَطُّفِ وَالرُّومُ رَامَتْ أَنْ تَجُودَ بِرَأْفَةٍ فَالوَيْلُ كُلُّ الوَيْلِ إِنْ لَمْ تَرْأَفِ

ويعود إلى قرطبة ذاكرا من وسائل الحرب التي سلكها الغني بالله تدمير مصادر غذائهم، بحرق زروعهم حتى أحال الدخانُ أرضَ الروم قطعا من الليل الحالك:

وَلَقَدْ وَهَى مَا حَوْلَ قُرْطُبَةٍ فَلَمْ تَتْرُكُ جُيُوشُكَ مِثْلَ قَاعٍ صَفْصَفِ وَأَطَلْتَ إِحْرَاقِ الزُّرُوعِ وَقَدْ شَكَا زُرَّاعُهَا أَزَمَاتِ دَهْرٍ مُجْحِفِ فَأَطَلْتَ إِحْرَاقِ الزُّرُوعِ وَقَدْ شَكَا زُرَّاعُهَا أَزَمَاتِ دَهْمٍ مُجْحِفِ فَكَأَنَّهَا أَجْسَادُهُمْ وَهِيَ الَّتِي فِي غَيْرِ نَارِ جَهَنَّمٍ لَمْ تُقْذَفِ وَتَرَكُتْ أَرْضَ الرُّومِ وَهِيَ كَأَنَّهَا قِطَعٌ مِنَ اللَّيْلِ البَهِيمِ المُغْدِفِ وَتَرَكُتْ أَرْضَ الرُّومِ وَهِيَ كَأَنَّهَا قِطَعٌ مِنَ اللَّيْلِ البَهِيمِ المُغْدِفِ ثَمْ عاد الغني بالله إلى بلده، وكأنه لترتيب غزوة أخرى:

وَقَدِمْتَ أَسْعَدَ مَقْدَمٍ يُرْضِي كَمَا قَدِمَ الشِّفَاءُ عَلَى العَلِيلِ المُدْنِفِ لَكِنْ كَرَرْتَ إِلَى النَّصَارَى رَاجِعًا وَالحَزْمُ مِمَّا تَحْتَفِيهِ وَتَصْطَفِي وَقَصْطَفِي وَهو عمل جليل يدل على عزيمة وعدم ركون إلى الترف:

وَالْمَجْدُ لَيَسْسَ يَنَالُهُ إِلاَّ امْرُقٌ عَنْ تَرْكِهِ اللَّذَّاتِ لَمْ يَتَوَقَّفِ وَعَلَى العُلاَ أَنْ لاَ يُبِيحَ طِلاَبَهُ إِلاَّ لأَرْوَعَ عَــزْمُهُ لَمْ يَضْعُفِ وَعَلَى العُلاَ أَنْ لاَ يُبِيحَ طِلاَبَهُ إِلاَّ لأَرْوَعَ عَــزْمُهُ لَمْ يَضْعُف بعدها عاد إلى قرطبة فأحدث فيها ما ينسى الغزوة السابقة:

وَغَزَوْتَ قُرْطُبَةً فَا أَسْيَتَ الَّذِي قَدَّمْتَ مِنْ غَزْوِ لَهَا مُتَخَطَّفِ وَتَرَكُتَ جَمْعَ كُمَاتِهَا وَكَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْلٍ عُوجِلَتْ بِتَقَصَّفِ وَتَرَكُتُ جَمْعَ كُمَاتِهَا وَكَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْلٍ عُوجِلَتْ بِتَقَصَّفِ وَتَرَكُنُ وَعَرَوْا وَمَا لِبَنَيِ أَبِيهِمْ نَاصِلٌ غَيْرُ الصَّبَابَةِ وَالدُّمُوعِ الذُّرَّفِ

ثم اتجه إلى جيّان، وفيها كثرت الغنائم:

وَطَفِقْتَ جَيَّانًا فَأَخْفَيْتَ الَّذِي قَدْ كَانَ مِنْ آثَارِها لَمْ يَخْتَفِ وَمَلَأْتَ مُتَّسَعَ الفَضاءِ غَنَائِمًا أَخَذَتْ بِهِنَّ الأَرْضُ أَعْظَمَ زُخْرُفِ وَمَلَأْتَ مُتَّسَعَ الفضاءِ غَنَائِمًا أَخَذَتْ بِهِنَّ الأَرْضُ أَعْظَمَ زُخْرُفِ وَمَلَأْتَ مُتَّسَعَ المنجز العظيم للممدوح توجه إليه بالتهاني مؤكدا أحقيته بقيادة الدولة وحماية الأندلس:

فَاهِنْا ببُشْرَى إِثْرَ بُشْرَى أُنْجِزَتْ وَالوَعْدُ وَعْدُ اللَّهِ لَيْسَ بِمُخْلَفِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنَّكَ المَلِكُ اللَّهِ لَيْسَ بِمُخْلَفِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنَّكَ المَلِكُ النَّالِ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ الضَّلاَلُ بِمُنْتَفِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنَّكَ المَللَالُ بَمُنْتَفِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الل

مَلِكٌ تَخَلَّدَ فِي الطُّرُوسِ مَدِيحُهُ وَالوَشْيُ أَطْرَفُ مَا يَكُونُ بِمُطْرَفِ وَالوَشْيُ أَطْرَفُ مَا يَكُونُ بِمُطْرَفِ وَإِذَا تُحَبِّازُ المَعْلِ وَالصَّفِي وَإِذَا تُحَبِّازُ المَعْلِ وَالصَّفِي وَالصَّفِي

ثم يذكر كرم الممدوح مقرونا بإقدامه، ويختلفان في أن المال يفرقه والثناء يجمعه، لكن يجمع بينهما الإتلاف، ففي الكرم إتلاف المال وفي الإقدام إتلاف النفوس:

جَمَعَ العُكِلَ مِنْ مَالِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ وَتَنَائِهِ مَثْلِف وَالنَّفُسُ وَالمَالُ النَّفِيسُ كِلاَهُمَا يَشْكُو لَنَا مِنْهُ بِأَعْظَمِ مُثْلِف ويقول إن الغنى بالله والسيف لهما انتماء واحد هو اليمن:

مَلِكٌ يَمَانٍ بِاليَمَانِي مُصْلَتًا (٢) كَشَفَ الخُطُوبَ وَنَفْعُهُ لَمْ يُكُشَفِ وَيَقْعُهُ لَمْ يُكُشَفِ ويقرن ابن الحاج بين خفق رايات بني الأحمر وخفوق قلوب الأعداء، فقد ارتبطا واقعيا كما ارتبطا لغويا:

أَعْدَتْ قُلُوبَ عُدَاتِهِ رَايَاتُهُ بِخُفُوقِهَا أَعْدَاءَها غَيْر الخَفِي ويعود إلى أدوات القتال: السيف والرمح:

وَبِسَيْفِهِ فِي الْحَرْبِ أَصْبَحَ مُخْفِرًا ذِمَمَ الدُّرُوعِ عَلَى الْكَمِيِّ الْمُرْجِفِ وَكَأَنَّهَا وَالرُّمْحُ يُوحِي هَتْكَهَا نَهْ رُ بِهِ سَبْحُ لِغُصْنِ أَهْيَفِ

(١) المعلوات: جمع مَعْلوة، وهي مكسب الشرف، انظر: السابق، ٢٦٩/١٠.

-

<sup>(</sup>٢) المُصلَت: السيف المحرّد من غمده، انظر: السابق، ٢٦٦/٨.

وأخيرا يلخص ابن الحاج النص بأربعة أبيات: بيت يؤكد أهلية الغني بالله لمواجهة الخطوب الطوارق:

وإِمَامُ وَزْنِ زَمَانِهِ المُلْكُ الَّذِي لَمْ يَلْفَ خَطْبًا طَارِقًا إِلاَّ كُفِي وَبِمَامُ وَزْنِ زَمَانِهِ المُلْكُ الَّذِي

وَلَقَدْ رَمَتْ مِنْهُ البِلاَدُ بِأَغْبَرِ لِرِكَابِهِ وَالخَيْلِ فِيهَا مُوجِفِ وَلَخَيْل فِيهَا مُوجِفِ وَبيت ثالث يذكر أثره في بلاد الأندلس التي اجتمعت بشجاعته وبسالته ونحدته:

وَاسْتُوْسَـ قُتْ مِنْ لَهُ لَأَرْوَعَ بَاسِلٍ بِالذُّلِّ لِلنَّفْسِ النَّفِيسَةِ مُسْعِفِ وَاسْتُوْسَ النَّفيسَةِ مُسْعِفِ وَبِيت أخير يختم النص، وفيه يدعو له بالبقاء والرفعة ما دام يعز البلاد بالسيف والقرآن:

لاَ زَالَ فِي المُلْكِ الرَّفِيعِ شِعَارُهُ مَا عَزَّ مِنْ سَيْفٍ لَهُ أَوْ مُصْحَفِ ولو قال "مع" مكان "أو" لكان أدق في تأكيد الجمع بينهما.

ومن القصائد التي خلصت في الحديث عن الحرب مطلعها:

هَنِيتًا بِنَصْرِ اللَّهِ قَدْ جَاءَ وَالفَتْحُ وَصَاحَبَكَ اليُمْنُ المُواصَلُ وَالنُّجْحُ(۱) وقد بدأت بنهاية المعركة حيث التهنئة والدعاء، ولا تختلف معانيها كثيرا عن القصيدة السابقة، وإنما ميزها ظاهرة الاقتباس من القرآن خاصة آيات الجهاد، كما في المطلع الذي افتتحه بافتتاح سورة النصر: ﴿إِذَا جَاء نَصْرُ اللّهِ وَالْفَتْحِ ﴾ [النصر: ١]

والاقتباس من آيات القتال دلالة على ما يقوم به الغني بالله من شعيرة إسلامية ومسلك شرعي واقتداء بالقرآن، وقد ظهر هذا الفن في هذه القصيدة في الأبيات التالية:

وَجَاسَتْ عَلَى جُرْدٍ خِلاَلَ دِيَارِهِا كُمَاةٌ لَهُمْ سَعْيٌ زَكَا وَلَهُمْ كَدْحُ

(۱) الديوان، صـ ٦٧

من قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاء وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُوْلِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلالَ الدَّمَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولا ﴾ [الإسراء:٥]

وَأَمْسَتُ كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ وَاغْتَدت فَلاَ رَبْعُهَا رَبْعٌ وَلاَ سَرْحُهَا سَرْحُها سَرْحُ مَن قوله: ﴿ فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ ﴾ [يونس: ٢٤]

وَحَاقَ مُسِيءُ الْمَكْرِ فِيهِ بِأَهْلِهِ أَفْحَظُّهُمُ الخُسْرَانُ بِالْمَكْرِ لاَ الرِّبْحُ من قوله: ﴿ وَلاَ يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِئُ إلاَّ بأَهْلِهِ ﴾ [فاطر: ٤٣]

فَذَاقُوا وَبَالَ الأَمْرِ وَاسْتَشْعَرُوا الَّتِي تُعَادِرُ صَرْعَى فِي البِّطَاحِ لَهُمْ بَطْحُ مَن قُولِهِ من قوله سبحانه: ﴿ كَمَثُلِ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيم ﴾ [الحشر:١٥]

وَبَوَّأْتَ فِيهِ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدًا لأِي قِتَالٍ آيَةَ الصِّدْقِ لاَ يَمْحُ مِن قَوله: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّي ُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيم ﴾ [آل عمران:١٢١]

إِلَى أَنْ كَفَى اللَّهُ الْقِتَالَ وَأُحْمِدَتْ عَوَاقِبُ لَمْ يَغْفَلْ مُرَاعَاتِهَا النُّصْحُ فَيه اقتباس من: ﴿ وَكُفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِتَالَ وَكَانَ اللَّهُ قَوِيًّا عَزِيزًا ﴾ [الأحزاب: ٢٥] فَعُدْتَ إِلَى حَرْبِ النَّذِينَ تَمَنَّعُوا وَلِلسُّوقِ وَالأَعْنَاقِ مَا بَيْنَهُمْ مَسْحُ أَخَذ بعض ألفاظه من: ﴿ رُدُّوهَا عَلَيَّ فَطَفِقَ مَسْحًا بِالسُّوقِ وَالأَعْنَاقَ ﴾ [ص:٣٣]

## المبحث الرابع: الرثاء.

أنشأ ابن الحاج في الرثاء خمسة نصوص، انحصرت في رثاء الأفراد، ولم يرد عنه شيء في رثاء المدن على الرغم من وجود الباعث إلى ذلك، وليس هذا نفيا لهذا النوع لديه فلربما كان من المفقود.

ومن تلك الخمسة قصيدتان في خاله محمد بن عاصم القيسي، وكلا القصيدتين تدنو أبياتها من الخمسين.

القصيدة الأولى قالها بالمغرب سنة ٧٤٥هـ وخاله قد توفي بغرناطة (١)، وعدد أبياتها سبعة وأربعون، امتازت بالمطلع الوجداني المعبر عن حزن الشاعر.

هذه القصيدة افتتحها بوصف ذاته المكلومة حين تلقت الفجيعة، فانطلق من الخطوب المتعبة التي كانت عظيمة التأثير كعِظم قدر الميت:

خُطُوبٌ عَلَى قَدْرِ المُصَابِ مَنَالُهَا فَلاَ غَرُو أَنْ أَعْيَا النَّفُوسَ احْتِمَالُهَا (') فقد نالته مصائب عظيمة بقدر عظمة الفقيد، تكل النفوس عن تحملها، وهذا التماثل بين الخطوب وقدر المصاب قد جمع الشاعر من خلاله بين ندب الميت وتأبينه؛ فندب الميت بذكر هول الفاجعة وعظمة الخطب، وتأبينه سيان منزلته العظيمة.

وقد جاءت كلمة (خطوب) جمعا، ويتبين من توالي الأبيات أن وجه الجمع كون الميت ذا آثار متعددة ومن ثم فإن فقده قد أوقع خطبا بالفقراء لكرمه وخطبا آخر بالسيوف لشجاعته وهكذا.

ثم قال:

سَرَتْ تَبْعَثُ الْأَشْجَانَ نَحْويَ مَوْهِنَّا فَمَا رَاعَ مِنِّي القَلْبَ إلاَّ اشْتِعَالُهَا

(١) انظر:

D' IBRAHIM B. AL- HADJDJ AN – NUMAYRI

EN L'ANNEE. P: 153-156

وأما خاله فهو: أبو عبد الله محمد بن محمد بن عاصم بن محمد بن أبي عاصم القيسي، من أهل غرناطة ويعرف بابن عاصم، كاتب لدى الدولة النصرية، وولى الحسبة فيها، توفى سنة ٧٤٣هـــ انظر: الدرر الكامنة، ٢٩٨/٤.

(٢) الديوان، صــ١٣٢

وَشَنْتُ مِنَ التَّبْرِيحِ وَالوَجْدِ غَارَةً يَضِيقُ عَلَى رَبِّ الحُرُوبِ مَجَالُهَا يصور الشاعر حركة الخطوب فقد (سرت) دلالة على وقت العلم بالمصيبة وهو الليل، وفي سراها أثارت الأحزان لتتجه نحوه وتضعفه ولم يدر بها إلا وقد أورت نار الأسى بفؤاده، ويشبهها بالغارة الحربية التي سلاحها الألم والحزن، وهو سلاح لا يقدر على مواجهته أهل الدراية بالقتال.

أَأَطْلُبُ مِنْ لَيـُلِي الصَّبَاحَ وَدُونَهُ لَيَالِي هُمُومٍ لاَ يُتَاحُ زَوَالُهَا

ولأن الخطوب قد جاءت ليلا فقد فكر بأن ينتظر الصباح عسى أن ينزاح عنه المصاب، وهذا التفكير قد دل عليه الاستفهام الموجّه إلى الذات: (أأطلب)؛ إشارة أن الخواطر قد جالت في خلد الشاعر، وكان الاستفهام بمعنى الإنكار على مثل ذلك الخاطر، إذ لو ذهب ليل السماء فلن تذهب ليالي الهموم، وفي الجمع تأكيد على ما سبق من تعدد الخطوب.

### ثم أخذ يصف مبيته:

كَأنِّي علَى نَابِي المَضَاجِعِ فِي الدُّجَى أُسَاوِرُ رُقْشًا (١) لا يَغِبُّ اغْتِيَالُهَا فمضجعه صار مجمعا للثعابين السائمة، وقد نص على "الدجى" مع أنه مفهوم من سابق الأبيات لأجل أن تظهر الصورة أكثر رعبا، ففي موضع نومه ثعابين قاتلة قد أخفاها عن العيون ليلٌ شديد الظلمة، ومنه يتضح أن الشاعر قد عرف بها من خلال لدغاتها التي تصيبه غيلة بلا توقف.

إن هذا الاستهلال قد جعل الشاعر يوقد فتيل الشعر من جواه، ويقدم على ما يوجسه من ألم الفقد وما يتأمله في تقلبات الحياة، وأن الجو فيها جو إنساني شعوري لا يكدره استعراض للثقافة والمعرفة بقديم الأشعار والقصص والأنساب، لكن أخذ النهل من المورد التراثي مجراه بدء من محاكاة ليل امرئ القيس ومضجع النابغة الذبياني، فقوله:

أَأَطْلُبُ مِنْ لَيْلِي الصَّبَاحَ وَدُونَهُ لَيَالِي هُمُومِ لاَ يُتَاحُ زَوَالُهَا

<sup>(</sup>١) الرقش: جمع رقشاء وهي الحية التي فيها نقط سواد وبياض، انظر: لسان العرب، ٢٠٢/٦.

يقارب قول امرئ القيس:

وَلَيلٍ كَمَ وَجِ البَحرِ أَرخَى سُدولَهُ عَلَي بِاللَهِ وَأَردَفَ أَعجازًا وَناءَ بِكَكُلِ فَقُلَّتُ لَا أَيُّها اللَيلُ الطَويلُ أَلَا إِنجَلِ بِصُبِحٍ وَمَا الإصباحُ مِنكَ بِأَمثُلِ(۱) وَلَا أَيُّها اللَيلُ الطَويلُ أَلَا إِنجَلِ بِصُبِحٍ وَمَا الإصباحُ مِنكَ بِأَمثُلِ(۱) والمعنى عند ابن الحاج موجز، كما أنه ذكر الليل مرتين الأولى بمعناه الحقيقي والثانية بمعنى مجازي.

وكأنما حاله في قوله:

كَأَنِّي عَلَى نَابِي المَضَاجِعِ فِي الدُّجَى أُسَاوِرُ رُقْشًا لا يَغِبُّ اغْتِيَالُهَا حال النابغة القائل:

فَهِتُ كَأَنِّي سَاوَرَتني ضَئِيلَةٌ مِنَ الرُقشِ فِي أَنيابِها السُمُّ ناقِعُ (٢)

ويختلفان في أن ابن الحاج ذكر مؤدى الصورة وهو عدم النوم بقوله: (نابي المضاجع) أي لا يطمئن عليها، أما النابغة فلم ينطق بهذا المعنى لأنه من لوازم الصورة التي أتمها في الشطر الثاني من بيته.

ثم تأخذ القصيدة نصيبها من الصور الموروثة التي جاءت بتوظيف خيالي مجنح:

أَلَهُ فِي لَسَفْرٍ خَلَقُوا اللهَ اللهَ عَلَى الحَيِّ الحلاَلِ حِلاَلُهَا أَلَهُ فِي سَاحَةِ البِلَى فَفَاءَتْ عَلَيْهِمْ بِالمَنُونِ ظِلاَلُهَا وَرَكُ بِ أَنَاخُوا العِيسَ فِي سَاحَةِ البِلَى فَفَاءَتْ عَلَيْهِمْ بِالمَنُونِ ظِلاَلُهَا وَمَل وَرَدُوا غَيْل رَ الحِمَامِ مَشَارِعًا عَزِيزًا عَلَيْنا أَنْ يُبَاحَ نِهَالُهَا وهي صورة طللية، ولم يقصد بها الاستخدام الواقعي، إنما هي أطلال روحية، فهو يتحسر على أناس ركبوا مطايا البعد وتركوا ديارهم يبابا يتردد فيها صوت النواح، حتى أناخوا إبلهم في ساحة الموت وتظللوا تحت

(٢) ديوان النابغة الذبياني، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ط٣،صـ٣٣.

<sup>(</sup>١) ديوان امرئ القيس، دار صادر، بيروت، ط١، ١٣٧٧هـ ١٩٥٧م، صــ ٤٩ - ٤٤

<sup>(</sup>٣) الحي الحِلال: يمعنى الجماعة الكثيرين الذين نزلوا، و"الحِلال" الثانية: مركب النساء أو متاع الرحْل، انظر: لسان العرب، ٢٠٤/٤، ٢٠٨.

شجرته، وشربوا من مورده، ويلحظ تعدد أسماء الموت (البلى، المنون، الحِمام)، وربما أنه لإشارة إلى أن الموت ينبعث من كل مكان.

ويرسل الشاعر إلى أولئك القوم القاطنين ساحة الموت:

فَمَــنْ مُبْلِــغٌ ذَاكَ الجَنَــاب أَلُوكَــةً تَعَاظُمَ فِي شَجْوِي وَحُزْنِي اغْتِمَالُهَا وَحَقِّكُـمُ مُبلِـغٌ ذَاكَ الجَنَـاب أَلُوكَــة قَرِيبٌ لِمَنْ خَلَّفْتُمُوهُ احْتِلالُهَا (۱) وَحَقِّكُـمُ مِيا جَـيرَةَ السَّـرْحَةِ الَّتِـي قَرِيبٌ لِمَنْ خَلَّفْتُمُوهُ احْتِلالُهَا وَحَقِّكُـمُ وَمَا سَرَّ نَفْسِي بِالبَقَاءِ اشْتِمَالُهَا وَمَا سَرَّ نَفْسِي بِالبَقَاءِ اشْتِمَالُهَا

وفيها يبين قرب اللحاق بهم، فالذي تركتموه سوف يحل قريبا بأرضكم، وسيجاوركم في تلك الظلال ويشرب مما شربتم، وسبب إحساس الشاعر بالموت كراهية الحياة بعد ذلك الفقد، وأصبح حزينا من البقاء وغير مسرور به.

وللتأبين نصيب وافر من الأبيات حيث انطلق الشاعر من القبر معددا خصال الكرم والشجاعة والعلم:

وَبِالشِّعْبِ مِنْ غَرْنَاطَةٍ قَبْرُ أَوْحَهِ بِهِ عُدِّدَتْ فِي الصَّالِحَاتِ خِلاَلُهَا فهو مجمع للخلال الصالحة، ومن أراد أن يحصي الصالح من الخصال فعليه أن يتأمل في المرثي، لن يفوته منها شيء، وهذه الخصال تتجلى أكثر عند شدة الحاجة إليها، ومنها:

كَرِيمٌ إِذَا غَرَتْ عَنْ الآمِلِ اللَّهَى فَمَا بِسَوَى كَفَيْهِ يُلْفَى ابْتِذَالُهَا هُمَامُ يُزِيرُ الخَيْلُ قُبُّا بِطُونُهَا سَوَابِحَ فِي مَجْرَى الدِّمَاءِ اخْتِيالُهَا فَالْهِمة الشجاعة قد أنحلت الخيل لشدة الإجهاد الذي تعانيه لتتابع كرات المرثي عليها التي تنتهي بخوض الدماء الغزيرة، وفي هذا فخر تختال به تلك الخيل.

وَأَيُّ إِمَامٍ مُرْشِدٍ لِ بَعُلُومِ إِنَّ عَلُومِ هَدَى كُلَّ نَفْسٍ مُسْتَفِيضٍ ضَلاَّلُهَا

<sup>(</sup>١) في البيت حلف بغير الله لا يجوز شرعا.

والعلم الذي يتحلى به المرثي أنزله مقام الإمامة والإرشاد ليهدي كل اشتدت غوايته وكثر ضلاله

ثم يقرر الشاعر الرحيل واصفا وسيلة الارتحال، ويبدو أن الشاعر قد استعاد بعض وعيه، انصرف عن النهل من النبع الشعوري التلقائي إلى نبع ثقافي تختزنه الذاكرة الأدبية، فجاء بصورة الارتحال القديمة وبالمعجم اللغوى ذاته، وأخذه الاستطراد، فطفق يصف ناقته:

فَقُمْ بَي وَشُدَّ الْكَوْرَ فَوْقَ شِمِلَّةٍ (١) سَرِيعٌ تَرَامِيهَا بَعِيدٌ كَلاَلُهَا تُفَرِّقُ أَيْدِيهَا الْحَصَا وَسُطَ نَفْنَ فَ (٢) يَخُونُ بِهِ الأُسد الغِضَاب صِيالُهَا مِلَّ أَيْدِيهَا الحَصَا وَسُطَ نَفْنَ فَ (٢) مِنْ الشَّدِيدُ عَلَى قَطْعِ الفَلاَةِ مِحَالُهَا (٣) مِلْ الشَّدِيدُ عَلَى قَطْعِ الفَلاَةِ مِحَالُهَا (٣) وهو استطراد يدل على فتور العاطفة، وقد احتوت في قوله:

وَجِدَّ السُّرَى فِي كُلِّ بَيْدَاءَ مُجْهَلٍ تَهِيلُ كَأَمْوَاجِ البِحَارِ رِمَالُهَا على صورة تعيد خيالات الخوف والقلق التي بدأت بها القصيدة، فإن الشاعر سيقطع مجاهل الصحراء التي تنهال رمالها كالبحر لما تهيج أمواجه.

ويأمل الشاعر من هذه الرحلة ألا يصدق الخبر، لكنه ييأس من ذلك: لَعَلِّ عِي لا أَلْقَ عِي لَا عَلِي نَاعِيً الله وَهَيْهَاتَ تِلْكَ الحَالُ ما إِنْ إِخَالُهَا وقد أمّل ألا يجد ناعيا ولم يؤمل أن يلقى خاله حيا؛ وما ذاك إلا لأن خاله معروف ببلده وخبره بين الناس ذائع، وفقده على الناس عزيز، فيكفي أن يصل إلى طرف البلدة ليعرف أمر خاله.

ويؤكد وقوع الخبر بعد توالي المقالات بذلك، فلم يعتمد على قول واحد، وفي تعدد الإخبار بوفاة خالة دلالة على شهرة أمره بين الناس:

وَأَنَّى بِهَا بَعْدَ الَّتِي اسْتَكَّ مَسْمَعِي غَدَاةً أَتَى فَوْقَ الْمَقَالُ مَقَالُهَا

.

<sup>(</sup>١) الشِمِلَّة: الناقة السريعة الخفيفة، انظر: لسان العرب، ١٣٨/٨.

<sup>(</sup>٢) النفنف هنا: (مهواة ما بين جبلين)، السابق، ٢١/٩/١٤.

<sup>(</sup>٣) شدقم: (فحل كان للنعمان بن المنذر ينسب إليه الشدقميات من الإبل)، انظر: السابق، ٤١/٨. والرواسم: جمع للبعير الراسم مأخوذ من الرسيم وهو ضرب من السير، انظر: السابق، ٥٥/٦، والناقة الجَسرة: الماضية والطويلة الضخمة، انظر: السابق، ١٤٦/٣.

ويتفكر في الدنيا ويشكو خداعها ولا يرى في الأيام جمالا ولا في الدنيا بهجة، فيقول:

عَفَاءً لِدُنْيَا تَخْدَعُ المَرْءَ بِالمُنَى وَتَبَّا لَهَا تَبَّا مَدَى الدَّهْرِ عِيشَة وَتَبَّا لَهَا تَبَّا مَدَى الدَّهْرِ عِيشَة لَعَمْرُكَ ما الأَيَّامُ بَعْدَ ابْنِ عَاصِمٍ وَلاَ الحَيْ فَيْهَاتَ إِنَّمَا

كَمَا يَخْدَعُ الهيمَ اللَّواغِيبَ آلُهَا يَعُودُ إلى النَّقْصِ المُلِيمِ كَمَالُهَا بِتِلْكَ النَّقِي رَقَّتْ وَرَاقَ جَمَالُهَا مَضَتَ بَهْجَةُ الدُّنْيَا وَغَاضَ نَوَالُهَا مَضَتَ بَهْجَةُ الدُّنْيَا وَغَاضَ نَوَالُهَا

ويذكر الباكين الذين تأثروا من وفاة ابن عاصم :

لِتَبْكِ عُفَاةُ الحَيِّ غَيْثَ رُبُوعِهَا إِذَا أَثْلُهَا أَضْحَى حُطَامًا وَظَالُهَا لِتَبْكِ عُفَاةُ الحَيِّ غَيْثُ رُبُوعِهَا لِتَبْكِ اليَتَامَى في السِّنِينِ ثِمَالُهَا لِتَبْكِ اليَتَامَى في السِّنِينِ ثِمَالُهَا لِتَبْكِ السَّيُوفُ الهِيضُ مَنْ بضرابهِ يُحادِثُهَا يَوْمَ القِرَاعِ صِقَالُهَا لِتَبْكِ السَّيُوفُ الهِيضُ مَنْ بطْعَانِهِ تُتَقَفَّ فِي عُوجِ الضَّلُوعِ طَوَالُهَا لِتَبْكِ رِمَاحُ الخَطِّ مَنْ بطْعَانِهِ ثَتَقَفُ فِي عُوجِ الضَّلُوعِ طَوَالُهَا لِتَبْكِ رِمَاحُ الخَطِّ مَنْ بطْعَانِهِ ثَتَقَفُ فِي عُوجِ الضَّلُوعِ طَوَالُهَا

ويتوجه بالخطاب إلى الميت، ليحكي له آثار موته على قباب الكرم وميادين الوغى وأندية الأدب، بأسلوب الاستفهام الذي يدل على الحسرة والألم، وكأن الشاعر يعاوده شعور بعد وفاته، أو أنه ما زال غير مستوعب:

أَجِدَّكَ يَا ابْنَ الأَكْرَمِينَ رَحَلْتَ عَنْ خِيامٍ تُجِيرُ الخَائِفِينَ رِجَالُهَا أَجِدَّكَ خَلَّفْتَ الرُّبُوعِ دَوَارِسًا إِذَا سَئِلَتْ لَمْ يُجْدِ يَوْمًا سَؤَالُهَا أَجِدَّكَ خَلَّفْتَ الرُّبُوعَ دَوَارِسًا إِذَا سَئِلَتْ لَمْ يُجْدِ يَوْمًا سَؤَالُهَا أَجِدَّكَ لاَ تَلْتَاحُ نَارُكَ فِي الحَبُّجَى وَكَمْ قَدْ هَدَتْ خُوصَ الرِّكَابِ جِبَالُهَا أَجِدَّكَ لاَ تَلْقَلَى الوُفُودَ مُرَحِّبًا وَقَدْ رُمِيَتْ دُونَ القِبَابِ رِحَالُهَا لقد رحلت بموته خيمة الجوار والربوع الآهلة ونار الدجي وقباب الترحيب.

# ويستمر مستفهما بحسرة:

لِمَنْ يَخْضَعُ الأَبْطَالُ بَعْدَكَ فِي الوَغَى لِمَنْ يَخْضَعُ الأَبْطَالُ بَعْدَكَ فِي الوَغَى لِمَنْ تَمْرَ أُلْهَا لِمَنْ تَمْرُ وُ الجُرْدُ العِتَاقُ وَمَنْ لَهَا بِمَنْ تَشْرُفُ الأَشْعَارُ والخُطَبُ الَّتِي فِي هَارُ والخُطَبُ الَّتِي فَاهًا عَلَى العَلْيَاءِ والْبَاأْس والنَّدَى

وَتُدْعِنُ مَهْمَا آن يَوْمًا قِتَالُهَا إِذَا كَانَ مِنْ ذَوْبِ النَّجِيعِ انْتِعَالُهَا يُقَصِّرُ فِي النَّادِي بِقُسِّ مطالُهَا يُقَصِّرُ فِي النَّادِي بِقُسِّ مطالُهَا ثَلاَثُ خِلاَلٍ قَدْ أُتِيحَ اخْتِلاَلُهَا

وبعد أن ذكر البكاء على المرثي يخلص الشاعر إلى ذاته الباكية مختتما بما كان به مبتدئًا، ولعل هذا الابتداء والختام قد أعطى ميزة لهذه القصيدة وهي أن الذات كانت أفضل حضورا والتعبير عنها كان أوفر نصيبا.

تُتِيلُ بِهِ مِنْكَ المُنَى فَأَنَالُهَا نفُوسًا بسُكًان العُدَيْبِ خَبَالُهَا

وَلَهْضِي عَلَى الْمَوْلَى الَّدِي حَسَنَاتُهُ قَلِيلٌ لِمِثْلِى أَنْ يُعَادَ مِثَالُهَا وَزَفْ رَهُ مُغْ رًى بِالشُّ جُونِ كَأَنَّمَ اللهُ مُهْجَةٌ بِالشَّجْوِ يَنْعَمُ بَالْهَا أَخَالاَهُ لاَ وَاللَّهِ مَا الحُزْنُ هَامِدٌ عَلَيْكَ وَلاَ بَلْوَايَ يُرْجَى انْتِقَالُهَا وَلَــي بَعْدِ دَكَ التَّاأْبِينُ جُهْدُ مُقَصِّرِ دَعَتْهُ القَوَافِي لَوْ أُبِيحَ وصَالُهَا وَكَيْفَ وأَفْكَ ارى عَن الشِّعْر أَجْفَلَتْ كَمَا أَجْفَلَتْ وَسُطَ الفَلاَةِ رِئَالُهَا('' وَلَـيْسَ سِـوَى الإغْضَـاءِ حَيًّا وَمَيِّتًا عَلَيْكَ سَلاَمُ اللَّهِ مَا خَامَرَ الهَوَى

وأما القصيدة الأخرى فنونية(٢)، ومنها: وَلَوْلاً العَوَادِي المُزْرِيَاتِ لَزُرْتُهُ وَعَادَتْ إِلَى تِلْكَ الأَبَاطِحِ أَظْعَانِي وَصَاحَبْتُ فِي خَوْض البِحَارِ عِصَابَةً هُمُ مَا هُمُ فِي المَجْدِ أَيْسَارَ لُقْمَان

ويبدو أن ميل ابن الحاج إلى التقليد للقديم وتأثره برحلاته السابقة مع تنقلاته في نواحى المغرب حين تأليفه للنص قد أضفى على القصيدة جوا أعرابيا صحراويا فيه مكونات البداوة وأنماط الحياة بها وموروثاتها التاريخية والأدبية.

فقد اتخذ من نسب المرثى مدخلا سائلا عن حال قبيلة قيس عيلان، ومنطلقا منها لاستحضار أفكار وصور من حياتها الأصيلة في بلاد العرب: هُ وَ الخَطْبُ هَ لُ عَجَّتْ بِ هِ قَيْسُ عَجِيجَ الحَجِيجِ اسْتَقْبُلُوا شِعْبَ نُعْمَان وَهَـلْ تَرَكُـوا حُمْـرَ القِبَـابِ لِوَقْعِـهِ سَوَارِيَ فِي لَيْلَيْ هُمُومِ وَأَحْزَانِ

<sup>(</sup>١) الرئال: (ولد النعام)، السابق، ٦١/٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الديوان، صـــ٩٥١-١٦٢.

وَهَلْ غَادَرُوا الجُرْدَ الجِيَادَ خَوَابِطًا كَمَلْقَى سُيُوفٍ أَوْ عَوَامِل" مُرَّان مَضَى رَبُّ قَيْسِ وَابْنُ رَافِعِ مُجْدِهَا ثُمَالَ مَعَدٍّ حَيْثُ كَانَ وَعَدْنَان واتحاذ هذا المدخل آتٍ من طبيعة شعر ابن الحاج المحتذى للتراث الشعرى القديم في بيئته الأولى، ودالٌّ أيضا على أن المخزون المعرفي عنده له الغلبة والريادة على البوح الوجداني في صوغ المعاني عنده.

وبعد ذلك يؤبن المرثى ويذكر أن فقّده فقدٌ لشخصيتين كانتا فيه: شخصية الفارس وشخصية العالم:

عَلَى كُلِّ مُسنُودٌ النَّوَاشِر حَسنَّان مَضَى الفَارِسُ المِغْوَارُ يَزْحَفُ لِلْوَغَى مَضَى العَالِمُ البَحْرُ الَّذِي خَضَعَتْ لَـهُ رِقَابُ المَعَانِي فَهْيَ وَالجَيْشُ سِيَّان ثم يصور ابن الحاج حال الناس بعده، لكن أي ناس ؟ إنهم في بيئة صحرواية فهم رُحّل أوقفوا ركائبهم وأوقدوا النيران ليستدل من يقطع المفاوز في الليل، لكن الشاعر أحيا هذا المعنى الرتيب، وجعله نابعا من التأثر برحيل الميت، فهم أوقفوا الركائب بالنوح الحزين على الميت لا بالحداء والألحان المعتادة، وشبوا نارهم من الحزن والبلوى مستغنين بهما عن الاحتطاب.

أَرَى الحَيَّ قَدْ أَكُدَى الرَّكَائِبَ بَعْدَهُ بِمُشْكِلِ نَوْحِ لاَبِحَدْوِ وَٱلْحَانِ وَشَـبُوا لِمَـنْ أَمُّوا المَفَاوزَ فِي الدُّجَى مِنَ الحُزْنِ وَالبِلْوَى مَوَاقِدَ نِيرَان وَسَالَ دَمُ الأَجْفَانِ وَالكَرِم حَيْثُ لَمْ تَزَلْ تَزْحَمُ الضِّيفَانُ أَمْوَاجَ ضِيفَان

إلا أن الشاعر لم يستمر في إحياء ذلك المأتم، فيسأل أولئك القوم عن أحوال الحياة، أتراها تعطلت إذ ذهب ابن عاصم؟

نَشَدْتُكُمْ هَلْ طَابَ لِلْعِيسِ وِرْدُهَا وَهلْ رَاقَهَا مَرْعى لِحِمْضِ وَسَعْدَانِ وَهَلِ أُرْضَعَتْ أُمُّ الحِوَار حوَارَهَا

وَأَفْهَقَ مِنْ رَسل عَلَى الشَّوْل فَهقَان (٢)

(١) العوامل هنا: جمع عاملة، وهي التي يستقى عليها من الإبل وغيرها، انظر، لسان العرب ٢٨٤/١٠.

<sup>(</sup>٢) في الديوان نقلا عن المصدر: (فقهان)، وهو غير ملائم للبيت؛ فالأصوب ما أُثبت، وهو مايراه المحقق، وأفهق: ملأ، السابق: ٢٣٥/١١، وجمل رسْل: سهل السير،انظر: السابق، ٢/٦، والشوْل: الماء القليل في القربة ونحوها، انظر: السابق: ١٦٥/٨.

وَقَرَّ الْأَصَمُّ الصِّرْفُ فِي كَفِّ شَيْحَانِ وَهَـلْ رَجَعَـتْ أَيْـدِي الكُمَـاةِ سُـيُوفَهَا لأَنْضَاءُ أَحْزَان وَأَذْوَاءُ فُقْدَان أَلاَ إِنَّ قَيْسًا بَعْدَ يَوْمِ ابْنِ عَاصِمِ

وتأتى ذات ابن الحاج فتذكر مقاله بلا إطالة شاكيا متأثرا بالمصاب، وكانت ذاته غير منفصلة عن الجو الذي اختاره للرثاء، فهو يرى أن لا نظير للمصاب لدى فرعى أصل العرب عدنان وقحطان:

وَتَبَّا لِدَهْيَاءَ اسْتَطَارَ شَرَارُهَا كَمَا لَعِبَتْ هُوجُ الرِّيَاحِ بِكُثبَان فَقَدْنَ الْأَغَرَّ النَّدْبَ لاَحَتْ قِبَابُهُ فَلَسْتَ تَرَى مِنْ حَوْلِهَا عَيْنَ جَذْلاَنِ وَلَـمْ أَرَيَا لِلْقَوْم غَيْرَ مُصَابِهِ سَوَاءٌ بِهِ قَحْطَانُ أَوْ آلُ عَدْنَان

ويواصل في إذكاء الجو القبلى والبدوي في تعداد لعشائر عربية مضر وهمدان والخزرج وكلب.

> بَكَتْ مُضَرُ الحَمْرَاءُ مِنْهُ ابْنَهَا الَّذِي وَكَرَّ إِلْي إِخْوَانِهِ مُوفِظُ الأَسي وَعَامِلَةٌ لَـمْ يُلْفَ مِنْ عَمَـل لَهَـا وَأَثْقَلَ بَثُّ الخَنْ زُرَجِيِّينَ كَاهِلاً وَفِى كُلْبِ اصْطَفَّتْ عَلَيْهِ نَـوَائِحٌ

مَضَى كَالْحَيَا الهَتَّانِ عَنْ شِعْبِ بَوَّان فَمَا هَمَدَتْ فِي الحُزْنِ آثَارُ هَمْدَان سِوَى رَفْضِ سُلُوانِ وَتَجْدِيدِ أَشْجَانِ لِكُلِّ صَريح المَجْدِ فِي سِرِّ كَهْلاَن كَمَا زُجَرَ العَيَّافُ مَنْعِبَ غِرْبَان

ويذكر ثأثير فقُد ابن عاصم في الخيول والسيوف والرماح والأيامى ... إلى عمله لدى الملوك الذين شملهم فجيعة الخطب:

فبدأ بمن فقد شجاعته:

فَمَن لِلْخُيُولِ الأَعْوَجِيَّةِ ضُمَّرًا وَمَنْ لِلسُّيُوفِ المَشْرَقِيَّاتِ يَخْتَلِى وَمَنْ لِرمَاحِ الخَطِّ فِي حَوْمَةِ الوَغَي ثم يذكر من فقد سخاءه:

وَمَنْ لأَيَامَى الحَيِّ تَشْكُو ظَما حَشًا وَمَنْ لِلضُّيُوفِ الخَابِطِينَ لَهُ الفَلا ثم يذكر أثر فقده في العلم والأدب:

يُرُوِّي صَدَاها مِنْ عَبِيطِ الرَّدَى القَانِي بِهَا الْهَامُ يَوْمَ الزَّحْفِ فِي كُلِّ مَيْدَان يُقَصِّمُهَا مَا بَيْنَ مَثْنَى وَوحْدَان

صَدِيٍّ لِعَرْفٍ لاَ يَغِبُّ وَإِحْسَانِ عَلَى كُلِّ مِيفَاضِ كَهَمِّكَ مِظْعَانِ وَمَنْ لِلْعُلُومِ النَّاذِعَاتِ إِلَى العُللَ وَمَنْ لِلْعُلُومِهَا العِلْمِ أَوْ لِغُرُوبِهَا وَمَنْ لِسِحَالِ العِلْمِ أَوْ لِغُرُوبِهَا وَمَنْ فِي النَّوادِي الغُرِّ لِلْخُطَبِ الَّتِي وَمَنْ فِي النَّوادِي الغُرِّ لِلْخُطَبِ الَّتِي وَمَنْ فُكُسِبِ الأَحْللَامَ صَنْعَة ريدةٍ وَمَنْ يُكْسِبِ الأَحْللَامَ صَنْعَة ريدةٍ ويذكر منزلته عند الملوك:

شَهِدْتُ لَقَدْ أَبْقَى عَلَى الْمُلْكِ رَوْنَقًا وَلاَ رَوْنَ وَخَلَّصْفَ أَكْبَصادَ الْمُلُصوكِ لِفَقْصدِهِ تُتَاشُ ثم يحين البوح والندب وإن لم يخلُ من ذاكرة أدبية

أَخَالاً مُ خَانَ الصَّبْرُ بَعْدَكَ وَانْتَحَتْ وَلَيْحَتْ وَلَيْحَتْ وَلَيْحَتْ وَلَيْحَتْ وَلَيْحُتْ وَلَيْحُتْ وَلَيْحُتْ وَلَيْحُتْ وَلَيْحُتْ وَلَيْحُتُ وَلِيْحُتُ وَلَيْحُتُ وَلَيْحُتُ وَلَيْحُتُ وَلَيْحُتُ وَلِيْحُتُ وَلَيْحُتُ وَلِيْحُتُ وَلِي مُعْدَونِهِ وَلِي مُعْرَافِهِ وَلَيْحُتُ وَلِي مُعْرَافِهِ وَلِيعُوا وَلِي الْمُعْرَافِقِ وَلِي مُعْرَافِهِ وَلِي مُعْرَافِهِ وَلَيْحُتُ وَلِي مُعْلَى وَالْمُعُولِ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْرَافِهُ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْلِمُ وَلِي مُعْلَمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُؤْمِ وَلِي مُعْلَمُ وَالْمَالِقُولُ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْلَمُ وَالْمُولِ وَلِي مُعْلَمُ وَلِي مُعْلَمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُ وَالْمُوا وَالْمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُوا وَالْمُعُلِمُ وَالْمُوا وَلِمُ وَالْمُوا وَال

مُتِيحٌ لِوِرْدٍ أَوْ مُقِرٌّ بإِعْطَانِ مُجِيلٌ إِذَا حَانَتْ مَرَثَةُ أَشْطَانِ مُجِيلٌ إِذَا حَانَتْ مَرَثَةُ أَشْطَانِ يُقَصِّرُ عَنْ إِدْرَاكِهَا قَسُّ سَحْبَانِ وَشَعْلُ سَحُولٍ إِنْ وَشَى ذَاتَ عُنْوان '' وَشَعْ ذَاتَ عُنْوان ''

وَلاَ رَوْنَقُ الصَّهْبَاءِ فِي عَيْنِ نَشْوَانِ تُنَاشُ لِخَفَّاقٍ مِنَ البَثِّ حَرَّانِ تَنَاشُ لِخَفَّاقٍ مِنَ البَثِّ حَرَّانِ

لُوَاعِجُ وَجْدٍ بِالأَسنَى غَيْرَ حَرَّانِ كَأَنِّي أَخُو عُتْبَانِ مِنْ بَعْدِ عُتْبَانِ

وهكذا يستمر، فلا يأتي ذكر القلب والنعي والأسى والشجون ـ وقد ظن القارئ أنه القصيد سيتحول إلى انفعالات الوجدان وحالات الشعور ـ إلا وتعود الثقافة واستحضار ما علق بالتاريخ الأدبي من الأعلام والوقائع غالبة تُحال اليها المشاعر، فحظ الشاعر من الأرزاء كحظ آل شيبان في عين أباغ، والشجون ترمي قلبه كرمي الشنفرى لحيان، وأنه يستبطئ الموت وقد اقترب كما استبطأ عمرو الغارات...

وَكَمْ قَسَّمَ الأَرْزَاءَ فِي سَاحَةِ البِلَى وَكَانَ لَنَا شَّرُ القَسِيمِ كَأَنَّنَا رُزِئْنَا بِزَاكِي الخَيْمِ مُبْيَضَّ طَرْفِهِ رَزِئْنَا بِزَاكِي الخَيْمِ مُبْيَضَّ طَرْفِهِ جَعَلْتُ أَلُومُ القَلْبَ عِنْدَ نَعِيِّهِ وَأَرْمِي فُوْادِي بِالشُّجُون رَبَتْ كَمَا

بَنُو الحُزْنِ عَجُّوا بَيْنَ شيبٍ وَشُبَّانِ بِعَيْنِ أَبَاغٍ قَاسِمُوا آلَ شَيْبَانِ بِعَيْنِ أَبَاغٍ قَاسِمُوا آلَ شَيْبَانِ بِأَكْرَمِ مِطْعَامٍ وَأَشْرَفِ مِطْعَانِ وَقَدْ طَارَ فِي مَهْوَى الأَسنى جِدِّ وَلْهَانِ رَمَى الشَّنْفَرَى بِالحَرْبِ مِثْزَرَ لِحْيَانِ

(۱) رَيْدة: بلد باليمن تصنع فيها البُرُد الرَيدية، انظر: تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي(١٢٠٥هـ)، تحقيق: إبراهيم الترزي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٧١م، ١٣٠/٨، وسَحول: قرية باليمن عرفت بثياب القطن البيضاء، انظر: لسان العرب، ١٤١/٧.

وَأَسْتَبْطِيءُ البَلْوَى وَقَدْ جَدَّ جِدُّهَا كَمَا اسْتَبْطَأَ الغَارَاتِ عَمْرُو بْنُ نُعْمَان

وقد احتذى ابن الحاج في هذه القصيدة القدماء الذين اعتادوا ( أن يضربوا الأمثال في المراثى بالملوك الأعزة والأمم السالفة)(١)

ويصف قبره داعيا له بالسقيا والظل مسترسلا في وصف هطل الغيث الذي أنبت ما يظلل القبر:

> وَبِالجَزْع مِنْ غَرْنَاطَةٍ قَبْرُ مَاجِدٍ سَـقاهُ عَلَـى الإمْراع كُـلُّ مُجَلْجِـل إِذَا حَرَّكَتْـهُ فِـي البُــرُوق سِــيَاطُهَا مُكِبًّا بِأَكْنَافِ الرِّيَاحِ دَوَالِحًا (٢) وَلاَ زَالَ يَنْدَى فَوْقَهُ كُلُّ سَجْسَج

بِهِ نُسِيَتْ آثَارُ قَبْرِ بِحُلْوَانِ مِنَ الغَيْثِ هَطَّالِ العَشيَّاتِ هَتَّان رَمَتْ بِعِشَارِ الْمُزْنِ فِي كُلِّ بُسْتَان كَمَا ازْدُحَمَ الرَّكْبُ المُخِبُّ بِعَسْفَان مِنَ الظِّلِّ مَحْفُوفٍ بروح وَرَيْحَانِ

ويقول ما منعه من زيارة قبره، ويتسلى عن ذلك بأن روحه تزور:

وَلَوْلاً العَوادِي المُزْرِيَاتِ لَزُرْتُهُ وَعَادَتْ إِلَى تِلْكَ الأَبَاطِحِ أَظْعَانِي وَصَاحَبْتُ فِي لَجْدِ أَيْسَارَ لُقْمَان هُمُ مَا هُمُ فِي الْجَدِ أَيْسَارَ لُقْمَان وَلَكِنَّنِ مِ أَغْشَاهُ بِالرُّوحِ زَائِ رًا وَإِنْ لَمْ يَزُرْهُ مُذْ خَبَا الحَدُّ جُثْمَانِي

واللافت أن ابن الحاج لم يغادر التعبير التراثي حتى في غير الرثاء، ففي وصف صحبه استحضر وصفا من الأمثال العربية وهو: (أيسار لقمان) الذي يقصد أشراف القوم (٣).

ويختم بالعزاء الذي قل إزاء الندب والتأبين:

وَإِنِّي بِهِ عَمَّا قُريبِ لَلاَحِقٌ وَظَنِّي أَنَّ الدَّارَ جَنَّةُ رضْوَان ويظهر أن ابن الحاج قد سعى إلى أن يجعل من خاله وفاجعته شيئا مضاهيا للأخبار التراثية التي أوردها يستحق التدوين والذكر.

(٢) الدوالح: جمع دالحة، وهي السحابة المثقلة بالماء، انظر: لسان العرب، ٢٨٦/٥.

<sup>(</sup>١) العمدة: ٢/٩٦٩

<sup>(</sup>٣) مجمع الأمثال: ٥٠٧/٢ ، وسُمّي صحب لقمان بالأيسار لأنهم كانوا يلعبون معه الميسر، انظر: الموضع

#### المبحث الخامس: الحكمة.

يوصف الشعراء الأندلسيون بأنهم لم ينصرفوا إلى التأمل إلا القليل منهم، لأن علوم الفلسفة لم تدخل بلادهم إلا متأخرة، فكان ما يرد على ألسنة الشعراء من حِكَم بعيدة عن العمق<sup>(۱)</sup>، وهي قليلة من حيث الكم، والقلة لا تقدح في جودة الشعر؛ لأنها إذا كثرت كانت (دالة على الكلفة)<sup>(۲)</sup>.

والحكمة هي آخر الأغراض ظهورا في شعر ابن الحاج، ولم تستقل بنصوص إلا في مقطعات قليلة، منها قوله:

اثنَانِ عَنَّا فَلَمْ يُظْفَرْ بِنَيْلِهِمَا وَأَعْوَزَا مَنْ هُمَا فِي الدَّهْرِ مَطْلَبُهُ أَثَ مُودتُهُ فِي اللَّهِ مَا الدَّهْرِ مَطْلَبُهُ أَثَ مَودتُهُ فِي اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا فَي اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّ

وهي نظرة حزينة إلى الحياة يراها خالية من صدق المودة وطيب المكسب، وهما زادا الحياة، فالمودة الصادقة زاد معنوي يحيي الروح، والمكسب الطيب زاد مادي يبارك الجسد، وقد بلغ اليأس بالشاعر أعلى ذروته، فقد وصف الاثنين بأنهما: (عزّا) أي صَعبا، والصعوبة لا تعني المستحيل فيحسب القارئ أنهما ممكنان؛ فأتى الشاعر بما يبين أن صعوبتهما حالت دون الظفر بهما، وجعل الفعل (يُظفر) مبنيا للمجهول ليكون الفعل صالحا للصدور من الجميع، فأغلب الناس بطبائعهم المختلفة وعزائمهم المتباينة وأحوالهم المتنوعة لم يتهيأ لهم الظفر بهما، وليس كل الناس يسعون إليهما بل كثير منهم لا يصدق المودة ولا يتعامل إلا بالمنفعة ويروم المكسب بأي طريق حلالا كان أم حراما؛ فجاء الشطر الثاني: (وا عُورَا مَنْ هُما فِي الدَّهْرِ مَطْلُبُهُ) ليقطع الرجاء، ويحدد صنفا من الناس كان همه ذينك الوصفين مدى الدهر ولم يزل مفتقدا إليهما.

<sup>(</sup>١) انظر: في الأدب الأندلسي، صــ ١١٦.

<sup>(</sup>T) العمدة 1/10T.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٧٤.

ولأجل الواقعية شخّص الصفتين في ذوات محسوسة حتى لا يظن أن قوله من الخواطر العابرة المتأثرة بحال معينة الخالية من واقع ملموس، فحدد المودة الصادقة بـ"أخ"، والمكسب الحلال بـ"درهم"، وفي تحديدهما دلالة على امتناع أقل القليل، فضلا عن امتناع الأخوة والدراهم، وفي التحديد والإفراد تحد للمنكر؛ إذ عليه فقط إحضار أخ واحد لا إخوة، ودرهم واحد لا دراهم، يكون فيهما الوصف المذكور.

والغالب أن الحكمة تأتى في ثنايا قصائده، وتكون على أضرب منها:

١. تأكيد المعاني، واتخاذها أصلا تتفرع منها المحاسن وهو الأكثر

ففي مدح الغني بالله في القصيدة التي مطلعها:

هُـوَ الْبَـدْرُ تَحْمِيـهِ نُجُـومٌ تُوَاقِبُ وَمَا هِـىَ إلاَّ الْمُرْهَفَاتُ الْقَوَاضِبُ (<sup>()</sup>

وفيها أثنى على كرم الممدوح بالخيرات الوفيرة وشجاعته الفريدة في المعارك المحتدمة مع الأعداء، إذ قال عن الشجاعة:

وَأُقْسِمُ مَالِي فِي الْغَرَامِ مُسَاجِلٌ وَلاَ لاِبْنِ نَصْرِ فِي الْحُرُوبِ مُغَالِبُ وقال عن الكرم:

كَ رِيمٌ لَـ هُ فِي سِـرِّ يَعْرُبَ مَفْخَرٌ وَبَيْتُ عُلاً حَجَّتْ إِلَيْهِ الْمَنَاقِبُ وَأَعْلَمُ عِلْمًا خَالَطَ الْقَلْبَ إِنَّهُ لَأَكْرَمُ مَنْ ثُرْجَى لَدَيْهِ الْمَوَاهِبُ

وَمَنْ كَأَبِي عَبْدِ الْإِلَهِ مُحَمَّدٍ إِذَا زَحَفَتْ يَوْمَ النِّزَالِ الْمَقَانِبُ بِهِ دَفَعَ اللَّهُ الخُطُوبَ عَن الْوَرَى وَلِلَّهِ فِي دَفْعِ الْخُطُوبِ عَجَائِبُ

ذكر حكمة في النص عن تلك الأوصاف، تؤسس لمدائح الشاعر، وتؤكد أنها ناتجة عن تمحيص عقلى، ولم تأت جزافا أو مجاملة، وهي تبرز الأهمية السياسية لهاتين الصفتين، وتميزهما عن غيرهما من الخصال النبيلة، فقال:

فَذَاكَ امْرُقُ لِلْمُلْكِ لاَ شَكَّ غَاصِبُ

وَمَـنْ نَـالَ مُلْكًـا لاَ بِبَـأْس وَلاَ نَـدَى

(١) السابق، صـ ١٤

إن هاتين الصفتين في الملك تزرعان الولاء والطاعة، وتجعل الناس منقادين له مقرين بإمرته، أما من فقدهما أو فقد إحداهما فإنهم لا يرضون عنه ويعدونه حاكما غاصبا.

وفي قصيدة أخرى مدح أبا عنان المريني بالتقى والشجاعة والكرم، فقال: كَانَّ الْهَوَى جُودُ الخَلِيفَةِ فَارِسٍ إِذَا قِيلَ عَمَّ الْخَلْقَ طُرَّا تَزَيَّدَا شَعَدِيدٌ عَلَى الْأَعْدَاءِ مَا ابْنُ مُكَرَّمٍ بِأَشْجَعَ مِنْهُ فِي الحُرُوبِ وَأَنْجَدَا تَقِيلٌ لَهُ الغُقْبَى فَلاَ السَّعْيُ خَائِبٌ أَبَى اللَّهُ إِلاَّ أَنْ تُنَالَ وَتُحْمَدَا (١) تَم أبرز بالحكمة أهمية هذه الصفات:

وَفِعْلُ الْفَتَى كَلُّ عَلَى الْمَجْدِ وَالعُلاَ إِذَا كَانَ عَنْ تَقْوَى الْمُهَيْمِنِ مُبْعَدَا وَفِعْلُ الْفَتَى كَلُّ عَلَى الْمُهَيْمِنِ مُبْعَدَا وَمَا تُعْرَفُ الْأَوْصَافُ فِي شَرَفٍ سِوَى إِذَا قُسِمَتْ بَيْنَ الشَّجَاعَةِ وَالنَّدَى

فالفتى إذا تجرد من تقوى الله أنهك ما عليه من مجد وعلا، فلا خير فيهما ما دام صاحبهما بعيدا عن التقوى، وفي البيت الثاني يبين أن الأوصاف الشريفة مرجعها الشجاعة والكرم.

### ٢. النصائح:

حيث يسدي النصائح لمدوحيه، ويحث على خصال تنفع الحاكم في تدبير شؤون مُلْكه ورعيته وتوحيد صفوفها ومواجهة أعدائها، ففي قصيدة حملت طموحا عاليا كان يأمل أن يراه في أرض أُورُبّا:

وَلَسَوْفَ يَمْلِكُ رُومَـةً وَجَمِيعَ مَـا مَلَـكَ الْعِدَى مِـنْ بُرْتُغَـالَ لِجِنْـوَةِ (٢) وَلَسَـوْفَ يَمْلِـكُ رُومَـةً وَجَمِيعَ مَـا مَلَـكَ الْعِدَى مِـنْ بُرْتُغَـالَ لِجِنْـوَةِ (٢) أتى بالحكمة يحث على خلق الصبر الذي هو مر أوله حلو آخره:

وَالصَّبْرُ مُرَّ فِي الْمَداقَةِ أَوَّلاً لَكِنْ يَؤُولُ إِلَى عَوَاقِبَ حُلْوَةِ وَالصَّبْرُ مُرَ الْبِخل:

وَالْبُحْلُ شَيْنٌ لِلْفَتَى كَالْوَجْهِ إِنْ شَائَتَهُ أَعْرَاضٌ لَهُ بِاللَّقْوَةِ وَالْبُحْلُ شَيْنٌ لِلْفَتَى كَالْوَجْهِ إِنْ شَائَتَهُ أَعْرَاضٌ لَهُ بِاللَّقْوَةِ وَمِذَكّرا أَن متاعب الحرب هي دروب إلى المجد:

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٧٩

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٥٠

وَالْمَجْدُ يَخْطُبُ كُلَّ نَفْسٍ حُرَّةٍ بِمَتَاعِبٍ يَوْمَ الْوَغَى مَمْنُوَةٍ وَالْمِحْدُ يَخْطُبُ كُلَّ نَفْسٍ حُرَّةٍ بِمَتَاعِبٍ يَوْمَ الْوَغَى مَمْنُوةً وَالْبِيت يذكر بقول أبى تمام للمعتصم:

بَصُرتَ بِالراحَةِ الكُبرى فلَم تَرَها تُنالُ إِلا على جسرٍ مِنَ التَعَبِ (۱) والفرق أن ابن الحاج يطلب تحقيق ذلك، أما أبو تمام فيخبر عن وقوعه. ويحذر من الغي:

وَكَمِ امْرِيءٍ لَمْ يَفْتَكِرْ لَمَّا يَغِي وَالْغَيُّ يُوقِعُ أَهْلَهُ فِي هُوَّةِ وَكَمِ امْرِيءٍ لَمْ يَفْتَكِرْ لَمَّا يَغِي وَالْغَيُ يُوقِعُ أَهْلَهُ فِي هُوَّةِ وَكَمْ الله بذلك:

وَالْفَرْعُ لِلْأَصْلِ الْمُشَرِّفِ تَابِعٌ طِيبُ الْحَرِيرِ بِطِيبِ أَصْلِ التُّوْتَةِ لَا اللهُ الله

فالغني بالله جدير بتلك الأخلاق الشريفة لأنه من أصل شريف وذو نفس عاقلة، لكن استفهام الشاعر (أَرَأَيْتَ ذَا عَقْلٍ يَلَدُّ بِشَهُووَقٍ) ـ وهو بمعنى النفي عير دقيق، فاللذة موجودة في الشهوات لحكمة الابتلاء، وإلا لم يكن لترك العاقل لها مزية، فكيف يمدح بالانصراف عنها وليس فيها ما يرغب؟

وفي تقديم النصح الذي أساسه أن يكون إنشائيا طلبيا من مثل: (افعل، ولا تفعل) بأسلوب خبري تأدب في الخطاب مع الحاكم، حتى يجد منه القبول.

وفي نص آخر قاله إثر معركة أكد أهمية هذا المسلك في الحفاظ على الأندلس، فقرر سبيل العلا الصعب، وأنه لا يكون إلا بإحسان استعمال أداتي الحكم: المال والسيف، ومعرفة أوقاتهما؛ فللمال وقت يناسبه، وللسيف ظرف بلائمه:

وَلَكِنْ مُنَالُ العُلْا هَيِّنَا وَلَكِنَّهُ الدَّهْرَ صَعْبُ المَنَالِ سَعْبُ المَنَالِ سَعْبُ المَنَالِ سَمَاحٌ بِمَالِكَ يَوْمَ النَّزَالِ (٢)

<sup>(</sup>۱) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، ۱/ ۷۳

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ١٣٦.

ولأن الحكمة جاءت بعد تطبيق فقد قدمها بأسلوب تصويري، يستثمر المشهد:

وَسَ يُفُكَ لِلطّعَ نِ فِي مَعْ رَكٍ يُنْسَيّكَ عَرْكَ الرَّحَى بِالثِّفَالِ (۱) وَضَرْبٌ كَمِثْ لِ حَوَاشِي الرِّدَاءِ وَأَرْشِيَة رُمِيَتْ عَنْ سِجَالِ وَضَرْبٌ كَمِثْ لِ حَوَاشِي الرِّدَاءِ وَأَرْشِيَة رُمِيَتْ عَنْ سِجَالِ وَخَوْضُكَ فِي غَمَراتِ النَّجِيعِ بِجُرْدٍ يَعَابِيبَ رُحْبَ المُجَالِ

وكما استثمر ابن الحاج المشهد الواقعي في التصوير فقد عاد إلى ذاكرته الأدبية الثرة واستثمر أيضا الموروث الأدبي عبر ما يوحيه تركيب (عَرْكَ الرَّحَى بِالثِّفَال)، إذ جاء عن زهير بن أبي سلمى:

فَتَعركُمُ عَركَ الرَحى بِثِفالِها وَتَلقَح كِشافًا ثُمَّ تَحمِل فَتُتئِم (۱) لكنه تضمين لغوي فقط، ولا يحيل إلى ما يثير مضامين الثأر والحماسة التي يريدها ابن الحاج، فقد جاء بيت زهير في مقام ذم الحرب وإطفاء نارها، وليس في مقام التحريض والحماسة.

ومن حرص ابن الحاج على ألا تذهب نصائحه سدى؛ فقال مستثيرا حمية الرجال:

وَمَنْ لَمْ يَكُنْ هَكَذَا فَلْيكُنْ مَعَ الغِيدِ فِي الحَيِّ تَحْتَ الحِجَالِ ومن نصائحه للغني بالله التحلي بالعزيمة الماضية واتخاذ الموقف الحازم وعدم الركون إلى متع الدنيا:

وَتَأْخِيرُ مَلْكِ رَأْيَ يَوْمٍ إِلَى غَدٍ خَبَالٌ بِهِ إِنْ دَامَ فَالْمُلْكُ ذَاهِبُ (\*) وَالْمَجْدُ لَيْسَ يَنَالُهُ إِلاَّ امْرُقُ عَنْ تَرْكِ هِ اللَّذَّاتِ لَمْ يَتَوَقَّ فِ وَالْمَجْدُ لَيْسَ يَنَالُهُ إِلاَّ امْرُقُ عَنْ تَرْكِ هِ اللَّذَّاتِ لَمْ يَتَوَقَّ فِ وَعَلَى الْعُلاَ أَنْ لاَ يُهِيحَ طِلاَبَهُ إِلاَّ لأَرْوَعَ عَزْمُهُ لَمْ يَضْعُفِ (ئ)

<sup>(</sup>١) الثغال: حلد يبسط تحت الرحى ليسقط عليه الدقيق، انظر: لسان العرب، ٢٥/٣.

<sup>(</sup>٢) شرح ديوان زهير بن أبي سلمى، تقديم وتعليق: سيف الدين الكاتب وأحمد عصام الكاتب، دار الحياة، بيروت، ١٩٨٦م، صـــ٥٠٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ٤٣

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٨٩.

#### ٣. التكسب بدثار الحكمة

فتأتي الحكمة في مواضع عديدة من الوسائل المساعدة في التكسب، بأن يجعل الشاعر بذل الممدوح أمرا حكيما، كأنما يحثه على مزيد من العطاء، كقوله في العلاقة بين المال والمجد:

وَمَا يَرْغَبُ الْمَجْدُ الْمُؤَتَّلُ فِي غَدَا وَهُوَ فِي الْمَالِ الْمُجَمَّعِ رَاغِبُ (١) وقد ذكّر تركيب (المجد المؤثل) بقول امرئ القيس:

فَلُو أَنَّ مَا أَسَعَى لأَدنَى مَعَيشَةٍ كَفَانِي ـ وَلَم أَطلُب ـ قَليلٌ مِنَ المَالِ وَلَكِ أَنَّ مَا أَسَعَى لِمَجَدٍ مُؤَتَّلِ وَقَد يُدرِكُ المَجدَ المُؤتَّلَ أَمثالي (٢)

وإن كان قول الشاعرين قد تناول العلاقة بين المجد والمال، إلا أنهما يختلفان بل يكاد يكون كل واحد منهما مناقضا للآخر، فامرؤ القيس يرى وفق مفهوم قوله أن المجد المؤثل لا يكفيه المال القليل بل لابد من كثرته، وابن الحاج يرى أن المجد لا يرغب فيمن يرغب في جمع المال، ولا ريب أن اختلاف الحال أدى إلى اختلاف المقال، فامرؤ القيس يريد إعادة ملك آبائه وإعداد ما يمكن للثأر من قتلة والده، وابن الحاج لا يروم غير التكسب، فلذلك قدم الحكمة التى تخدم مراده.

#### وقال أيضا:

كَرِيمٌ بِشَمْلِ الْحَمْدِ ظَلَّ مُجَمَّعًا وَلِلشَّمْلِ شَمْلِ المَالِ ظَلَّ مُبَدِّدَا وَلِلشَّمْلِ شَمْلِ المَالِ ظَلَّ مُبَدِّدَا وَخَيْدِ مِنَ الْمَالِ الْجَزيلِ تَنَاءً عَلَيْهِ لاَ يَزَالُ مُخَلَّداً (٣)

في البيتين جعل جمع المدائح مقابل تفريق المال، بل يُشعر البيت الأول أنه طلب بصيغة الخبر، في البيت الثاني جرأة في التكسب، فالذي يناله من الممدوح ليس تفضلا منه، إنما عوض مستحق، وهو خير من المال، كأن منة الشاعر أعظم من منة ممدوحه، ولم يصغ ابن الحاج ذلك بأسلوب مباشر،

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٤٣.

<sup>(</sup>٢) ديوان امرئ القيس، صــ٥١٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ۸٠.

بل وزّعه بين مدحة في البيت الأول وحكمة في البيت الثاني.

وقال كذلك في تفضيل المدح على المال:

ذُو الْمَالِ مَا إِنْ زَالَ وَهُو مُفَوَّتٌ وَتَنَاؤُهُ وَالْمَدْحُ غَيْرُ مُفَوَّتِ ('' فَوَلَّ عَمر بن فالمال يؤول إلى فوات وزوال، أما المدح فباق، وفيه إشارة إلى قول عمر بن الخطاب المحمل لبعض ولد هرم بن سنان عن مدح الشاعر زهير بن أبي سلمى لأبيه: (لقد كان يقول فيكم فيحسن) فقال: (يا أمير المؤمنين إنا كنا نعطيه فنجزل!) فقال عمر: (ذهب ما أعطيتموه وبقي ما أعطاكم) ('').

وقد عطف الشاعر المدح على ثناء المال فقال: (تَثَاؤُهُ وَالْمَدْحُ) من باب عطف العام على الخاص ؛ لمزيد من الاهتمام ولفت الانتباه، وجَعَل ثناء المال أولا لأنه هو ما يريد الشاعر، وليشير إلى أنه هو المدخل إلى المدح بعمومه، فمتى استحق الحاكم المدح على بذله استحق المدح على شجاعته وعقله وأصالته.

وفي صورة تشبيهية أدت إلى حكمة تقرر العطاء، قال:

وَاقْبَلْ عَرُوسًا مِنْ بِنَاتِ قَصَائِدِي تُجْلَى عَلَيْكَ الدَّهْرَ أَحْسَنَ جُلْوَةِ وَاقْبَلْ عَرُوسًا مِنْ بِنَاتِ قَصَائِدِي وَاقْبَلُ شُكْرَ أَبُوَّةٍ (٣) وَإِذَا رَأَيْ عَبُلُ شُكْرَ أَبُوَّةٍ (٣)

فقد صور قصائده بنات له، وقدم منهن عروسا إلى الحاكم، ومن الصورة انتقل إلى الحكمة، فإن الحاكم إذا وجد ما يسره من تلك العروس وأراد شكرها فعليه قبل أن يشكر من قام على نشأتها، فشكر الأبوة قبل شكر البنوة كما يرى الشاعر؛ ليثبت أحقيته بالشكر، ولا شك أن شكر الحاكم يتجاوز الثناء باللسان إلى بذل الصلات.

وقد يطلب الشاعر أمورا ليست من التكسب ويصيغها بأسلوب الحكمة،

(٢) الشعر والشعراء، عبد الله بن مسلم بن قتيبة(٢٧٦هـ) ، تحقيق: أحمد محمد شاكر، دار المعارف، مصر، ١٩٦٦م، ١/ ١٤٤

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٥٢.

فقد ظهر أن مجلس السلطان لم يخل من منافسين وحسدة، فقال: مُجَانِبُ أَهْلِ اللَّهِمِ اللَّهِمِ مُجَانِبُ (١)

#### ٤. خلاصة التحرية:

ابن الحاج لا يسهب في الحديث عن نفسه إلا في الغزل، ففي إحدى القصائد خلص إلى أن السلامة من موارد العشق كالنظر والاقتراب أفضل؛ إذ لا وصل يتحقق ولا قلب يسلو.

حَذَارِ حَذَارِ إِنْ بَدَتْ كُثُبُ الْحِمَى فَمَ رَّتْ صَبَاحًا بِالْقِبَ ابِ النَّجَائِبُ الْحَائِبِ النَّجَائِبُ وَإِيَّاكَ وَالتَّعْرِيرَ بِالنَّفْسِ إِنْ رَمَتْ بِأَسْهُم مَكْحُ ولِ اللِّحَ اظِ الكَوَاعِبُ وَإِيَّاكَ وَالتَّعْرِيرَ بِالنَّفْسِ إِنْ رَمَتْ وَأَنَّى وَقَدْ ضَاقَتْ عَلَيَّ الْمَذَاهِبُ (٢) وَمَا الصَّ بْرُ بَعْدَ الْبَيْنِ إِلاَّ تَعِلَّةٌ وَأَنَّى وَقَدْ ضَاقَتْ عَلَيَّ الْمَذَاهِبُ (٢)

وقد مزج النصيحة بالصورة حتى يعايشها المتلقي؛ وليضرب له المثل الذي يجعله يوقن ضرر العشق، ولأجل تكامل الحكمة ولبيان أنه لا منفذ من العمل بالنصيحة؛ فقد يظن الداني من حمى العشق أن في الصبر نجاة وشفاء؛ جاء البيت الثالث ليوضح أن الصبر لا يشفي، وما هو إلا مثل التعلة التي يعلل بها الصبى الباكى ليسكت ".

وفي موضع غزلي آخر، يقول:

فَيَا قَلْبُ لاَ تَذْهَبْ عَلَى القُرْبِ حَسْرَةً فَأَحْسَنُ مِنْ قُرْبٍ وَفَاؤُكَ فِي بُعْدِ وَلَا عَلَى القُرْبِ حَسْرَةً وَلَا عَبْدِ وَلَا يَسْ يَفُوتُ الْعَبْدِ دَ أَمْرُ مُغَيَّبٌ إِذَا كَانَ ذَاكَ الأَمْرُ قُدِّرَ لِلْعَبْدِ وَمَا تَدْمَ إِلاَّ اللَّهُ هَادٍ وَنَاصِرٌ وَإِنْ تَكُ قَدْ أَحْبَبْتَ إِنَّكَ لاَ تَهْدِي (الله عَلَى الله عَلَى الله مَا الأمور بيده سبحانه.

وفي موضع آخر يظهر متفائلا وراجيا وصل الحبيب، ففي البيتين الآتيين

(١) السابق، صــ٧٤.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٤١.

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب، ٢٦٠/١٠.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ۸٠.

يمني الشاعر نفسه بالظفر بأمانيه بل أكثر:

وَيَا نَفْسُ لاَ يَأْخُذْ بِكِ الْيَأْسُ فِي الهَوَى مَآخِذَهُ فَالْوَصْلُ فِي عَقِبِ الصَّدِّ وَيَعْطَى فَوْقَ مَا نَالَ مِنْ قَصْدِ وَقَدْ يُدْرِكُ الإِنْسَانُ مَا لَـمْ يَكُنْ لَـهُ بِرَاجِ وَيُعْطَى فَوْقَ مَا نَالَ مِنْ قَصْدِ

ويُلحظ أن الشاعر قد اختلفت آراؤه في المقاطع الغزلية الثلاثة السابقة، ففي المقطع الأول كان يائسا، وفي الثاني راضيا، وفي الثالث متفائلا؛ ولعله يدل على أن غالب الحكمة لديه لا تتجاوز ظرفها الآني، ولا تعبر عن تجربة طويلة الزمن عميقة التفكير.

وقد أبدى رأيه في المقدمة الغزلية التي تفتتح بها المدائح، فقال:

وَلَيْسَ الْمَدِيحُ الْحَقُّ إِلاَّ الَّذِي لَهُ بِغَيْرِ أَضَالِيلِ التَّغَرُّلِ مَبْدَأُ وَمَا كَانَ لِلرَّاجِي النَّوَالَ تَهَجُّمٌ عَلَيْهِ وَلِلْقَصْدِ الْمُرَادِ تَهَيُونُ (١)

وهو رأي لم يلتزمه، وقد تأثر به من المتنبي القائل:

إِذَا كَانَ مَدحٌ فَالنَسيبُ المُقَدَّمُ أَكُلُّ فَصيحٍ قَالَ شِعرًا مُتَيَّمُ لَحُبُّ البَعرا مُتَيَّمُ لَا كُبُ اللَّهِ أُولى فَإِنَّهُ بِهِ يبدأ الذِكرُ الجَميلُ وَيُختَمُ (٢) ومن تجارب ابن الحاج ما قاله عن الدنيا:

عَفَاءً لِـدُنْيَا تَحْدِعُ المَـرْءَ بِالمُنَى كَمَا يَحْدَعُ الهِيمَ اللَّواغِيبَ آلُهَا (") يشبه الدنيا التي تخدع المرء بالأماني بالسراب الذي يخدع الإبل العطاش، ثم يقول:

وَتَبًّا لَهَا تَبًّا مَدَى الدَّهْرِ عِيشَة يَعُودُ إلى النَّقْصِ اللَّلِيمِ كَمَالُهَا وهو استدراك على البيت السابق، فقد يقول قائل إن من الناس من يحقق أمانيه، فلذلك قال في هذا إن كل ما في الدنيا سيؤول إلى النقص.

وأورد ابن الحاج شيئًا من الفلسفة وعلم الكلام ومصطلحات الفرق في شعره في قوله:

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ ٣٩.

<sup>(</sup>۲) شرح دیوان المتنبی، صــ ۳۱۹–۳۲۰.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ١٣٤.

أَرَتْنِي الجَمَالَ الأَكْمَلِيَّ حَقِيقَتِي عَلَى قَدْرِهَا لاَ قَدْرِ مُوجِدِهَا العَالِي فَكَيْ فَكَيْ مَا العَالِي فَكَيْ فَكَيْ مَا العَالِي فَكَيْ فَكَيْ مَا العَالِي فَكَيْ فَكَيْ فَامِي وَعَنْ حَالِي (١)

إذ حوى البيتان بعض مصطلحات الصوفية، مثل: الحقيقة والمقام والحال (٢٠). وقوله في مديح ابن الغني بالله عن المقدمة والنتيجة:

إِنَّ الْمُقَـدِّمَتَيْنِ مَهْمَـا كَانَتَا صِدْقًا فَمِثلُهُمَا النَّتِيجَةُ تَخْرُجُ (") لتكون هذه المقولة المنطقية دليلا على صلاح الابن نتيجة لصلاح الأب، وأن هذا الواقع مطابق للمنطق.

(١) السابق، صــ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: المعجم الصوفي، د.محمود عبد الرزاق، دار ماجد عسيري، جدة، ط١، ١٤٢٥هـ.، ٢٠٠٤، مصطلح الحقيقة ٢/ ٥٥١ - ٥٩٣، مصطلح المقام ٣/ ١٠١٤، مصطلح الحال ٢/ ٥٥١.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ ٦٠.

# الفصل الثاني

# البناء اللغوي

# المبحث الأول: المستوى الصوتي:

أولا: الأداء الحرفي: ١. التكرار النوعي.

٢. التكرار الذاتي.

ثانيا: الأداء الكلمي: ١. التكرار التام.

١.١لتكرارالناقص: أ)الجناس التام

ب)الجناس غيرالتام

ج) جناس الاشتقاق

المبحث الثاني: المستوى التركيبي: أولا: الحذف.

ثانيا: التقديم والتأخير.

ثالثا: الاعتراض.

المبحث الثالث: المستوى الدلالي: أولا: أنواع الدلالة.

ثانيا: الحقول الدلالية.

## المبحث الأول: المستوى الصوتي.

أدرس في هذا المبحث لبنة البناء اللغوي، وهي الأصوات التي يتكون منها النص بتراكيبه ودلالاته.

ويُبنى الدرس الصوتي على أن للصوت - في مواضع - نسقًا يقارب التركيب الكلمي في الأداء الدلالي والموسيقي والتصويري؛ فقد يبدع الشاعر في تسخير أصوات قصيدته للإيحاء والتصوير والإثارة العاطفية (۱).

وإذا كان النسق الظاهري هو ما يُبصر ويُقرأ تلقائيًا وفق العرف اللغوي والقانون الصرفي والنحوي فإن ثمة إشارات صوتية مبثوثة تكوّن نظامًا صوتيًا بصورة أصوات متكررة ذاتًا أو نوعًا، أو بصورة صوت مختار.

وممن قرأ تلك الإشارات الصوتية ابن جني في كتابه (الخصائص)، وعقد لذلك بابين سمّى الأول (تصاقب الألفاظ لتصاقب المعاني) (٢)، وسمّى الثاني (إمساس الألفاظ أشباه المعاني) (٣)، ومما قاله تأييدًا لهذا النوع من القراءات: ( كثيرًا ما يجعلون أصوات الحروف على سمت الأحداث المعبّر عنها )(٤).

وجعل عماد ذلك التأمل حيث يقول: (فهذا ونحوه أمر إذا أتيته من بابه وأصلحت فكرك لتناوله وتأمله أعطاك مقادته، وجلا عليك بهجاته ومحاسنه) (٥)؛ فاستخراج النظام الصوتي ليس كالأنظمة الظاهرة مثل الصرف والنحو ذات التقعيد الصرف، لأن الذائقة الفنية أساس فيها بمعنى أن مرجعيتها ذوقية أكثر من كونها قانونية، وغرضها ليس معياريًا بل هو وصفي جمالي له " بهجاته ومحاسنه " ، كما قال ابن جني.

<sup>(</sup>١) انظر: الغزل في شعر بشار بن برد دراسة أسلوبية، د. عبد الباسط محمود، دار طيبة ،القاهرة ، ، صــ٩-١

<sup>(</sup>٢) الخصائص، أبو الفتح عثمان بن حني(٣٩٢هـــ)، تحقيق: محمد علي النجار، دار الهدى، بيروت ، د.ط ، د.ت، ٢/ ١٤٥.

<sup>.</sup> 107 / 7 , lumling ( $^{\circ}$ )

<sup>.</sup> 177/7 , 177/7 (٤)

<sup>(</sup>٥) السابق ، الموضع نفسه .

على أن النقد الصوتي حتى يحقق الموضوعية ويخلو من الانطباعية لا بد له من الاستناد إلى إضاءات علمية كي يقترب الرأي من الحقيقة وينتقل الانطباع الذاتي الخاص إلى المتلقي، وابن جني نفسه أشار إلى هذا وطبقه؛ فقال عن ضرورة وجود الذوق والعلم: (فإن أنت رأيت شيئًا من هذا النحو لا ينقاد لك ... فأحد أمرين إما أن يكون لم تنعم النظر فيه) (۱)، وفي هذا إشارة أولى إلى الذوق والتأمل ، ثم قال مشيرًا إلى العلم اللغوي للبحث النقدي الصوتي: (أو لأن لهذه اللغة أصولا وأوائل قد تخفى عنًا)(١).

ويُلحظ في تطبيقات ابن جني في البابين استناده إلى دراسة الأصوات من حيث المخارج والعلاقة بين قوة الصوت وحركة النطق وأثره في المعنى، ومن حيث مشابهة الصوت اللغوي لصوت طبيعي، كأن اللفظ يصوّر المعنى الذي يتناوله ككلمة: (بحث) فصوت الباء يشبه ضرب الكف على الأرض والحاء تشبه غورها والثاء لنفث التراب"، وبهذا يتضح أن الأثر الصوتي إما أن يكون نفسيًا وإما أن يكون تصويريًا.

وسأسعى من خلال المبحث الحالي إلى إبراز الملامح الصوتية في شعر ابن الحاج من حيث توظيف الأثر التعبيري للصوت .

والناظر إلى ديوانه يلمح نظامًا صوتيًا قد بنى عليه الشاعر مجموعته الشعرية (مزاين القصر) التي بنيت قوافيها على الشمول الصوتي، وقد يظهر أن هذا الغرض الصوتي الذي صفّ ذلك الإنشاء الشعري لا يخلو من ثروة لغوية هدفت إلى التنويع الإيقاعي ، غير أنه لا يكفي لتحقيق الأثر الفني؛ فهو وإن دلّ على حيّز ذهني مشغول بغرض صوتي فإنه لا يخلو مما يكدر جماليته أو لا يكسبه مميزات التأثير الصوتي الذي أساسه التكثيف والاختيار، وليس الشمول والتعدد والاستعراض الكامل للأصوات.

<sup>(</sup>۱) السابق ، ۲ / ۱٦٤

<sup>(</sup>٢) السابق ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) انظر السابق ، ٢ / ١٦٣ .

ومثل صنيع ابن الحاج يكشف الوفرة اللغوية ويفخر بذاتها ولم يبقها معينًا يُظهر منها ما استجاده، وذلك الغرض الصوتي أوجد نصوصًا غرضها تتمة الشمول الصوتى دون مراعاة الناحية الجمالية، من ذلك مطولته:

إن الخمول تلوح بين عراصِ بتعلل العشاق ذات نواصِ (۱) ومنها :

وبكل فحصي هم قد أفحصوا فشعوب فاحصة عن الإفحاص (۲) لم يبق تينًا لا ولا عنبا بها كلا ولا شيئًا من الإجّاص

حيث يتضح العنت التعبيري ، مثلما يظهر في قصيدته التي بناها على الجناس في جميع الأبيات (٢):

واحفظا الروض من تلهف وجدي وحطا ما أخاف يغدو حطاما ويداه أحسنتا ممتطيها بلها ما قد فض جيشًا لهاما (٤)

هذا عن الظاهرة الصوتية الأبرز في شعره أما ما ظهر في ثنايا الديوان فقد بدت ملامح صوتية مؤثرة توزعت على أداءين هما:

أولا: الأداء الحرفي: حيث يتكون نظام صوتي وحدته الحرف ورابطته التكرار، و هذا التكرار على ضربين، هما:

(١)والخمول: هكذا في الديوان وفي المخطوطة ، ولم يتبين لي معنى يناسب البيت؛ فلعل الصواب ما ظنه المحقق: (حاشية ١)، وهو أن أنها تصحيف لكلمة: (الحُمول) وهي: الهوادج، وهذا أنسب للمقدمة الغزلية، انظر: قرائن القصر ومحاسن العصر، إبراهيم بن عبد الله بن الحاج ، مركز الملك فيصل للدراسات والبحوث

الإسلامية، نسخة مصوّرة رقم (29450) ورقة (٢١)، وانظر: الديوان ، صــ٥٦٥، وانظر: لسان العرب، ٢٣٠/٤.

(٤) اللُّها: جمع لُهوة ولُهية، وهي أفضل العطايا وأجزلها، انظر: لسان العرب، ٢٤٧/١٣، واللُّهام: الجيش الكثير، السابق، ٢٤٥/١٣.

<sup>(</sup>٢) في الديوان: أفصحوا، والتصويب من المخطوطة: ورقة (٢٢)، فحصي: منسوب إلى الفحص وهو في كل بلد: ما كُشف من نواحيه، أفحصوا وفاحصة من الفحص وهو البحث، والأفحاص: لعل الشاعر أرادها جمع أفحوص وهو الموضع الذي تبيض فيه القطا، واستعارها الشاعر لمخابئ الأعداء، والجمع الصحيح أفاحيص. انظر: لسان العرب، ١٣٥/١١، شُعوب: المنية، انظر: السابق ٨٦/٨.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ ١٤١.

التكرار النوعي: بأن تتكرر أحرف تشترك في نوع من أنواع صفات المخارج الصوتية.

والمعني بدارسته هنا ـ وهو ما يعتني به الباحثون ـ حروف الهمس المجموعة في عبارة (سكت فحثه شخص)؛ وسميت بذلك لأنها يهمس بها عند الوقف عليها<sup>(۱)</sup>؛ فلها بوح تعبيري يدل على حال من الكبت الذي يقاسيه الشاعر، وهي تصادق على ما يبثه الشاعر من وصف لحالته، ويتضح هذا في النص الذي مطلعه (۲):

أنجد بها وما حمى نجد إذا أتهم سكان الحمى بداريه وعدد أبياته أربعة عشر، وقد قال عنه صاحبه: (كنت نظمته ووجدته في بعض التقاييد) (٢)؛ فلم يكن مقدمة قصيدة مدح بل هو مستقل، وهذا دال على ذاتية النص واستعداده لاحتواء كثير من الملامح الصوتية، خاصة صفة الهمس، حيث تبلغ الأصوات المهموسة (١٢١) صوت من (٥٥٩) بنسبة ٢١ ٪ تقريبا، ويُلحظ أن الهاء حاضرة في جميع الأبيات؛ حيث اختارها الشاعر ختامًا لكل بيت بما يُسمى بالوصل عند العروضيين، أما الروي فكان حرف الياء وهو وإن لم يعد من حروف الهمس فقد أدى دلالة ذاتية تجعل كل همساته تعبر عن هم فردي يخص الشاعر، ولا صلة له بالهم الجماعي الذي يعاصره في الأرض الأندلسية؛ لذلك كانت الياء في تسع قواف ياء المتكلم.

<sup>(</sup>۱) انظر :الكتاب، سيبويه(۱۸۰هـ): عمرو بن عثمان بن قنبر ، تحقيق : عبد السلام هارون ، مكتبة الخانجي ، ٢٠١هـ ، ط۲ ، ٤٣٤/٤ ، وانظر: دراسات في فقه اللغة، د.صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، ط۲، ۲۰۰٤م، صــ ۲۸۱.

<sup>(</sup>۲) الديوان ، صــ٥١٠ .

LES NOTES DE Voyage d'Ibrahim B. Al-Hadjdj an – (°) Numayri

EN L'ANNEE.p:123

وأكثر أصوات الهمس حضورًا صوت الهاء، ثم صوت التاء الذي ظهر في جميع الأبيات عدا واحدًا، وهما بذلك يشكلان ثنائية في الهمس في القصيدة لما بينهما من تقابل.

فالتاء حرف شديد يخف فيه الهمس؛ لأن الشدة تعني احتباس الصوت وعدم جريانه (۱)، والهمس استمرار النفس، كأن المتكلم يوقف الصوت صوت التاء – ويُمضي النفس، وقد سميت الصفة الأولى بالانحباس والثانية بالانفجار (۲)، فتبدو التاء مكتمة تعبّر عن حال من التماسك والتصبر، وأن الذات لا تريد أن تهمس بكل شيء.

أما صوت الهاء فهو صوت رخو مضاد للشدة، يُوصف بأنه احتكاكي ينطق بتضييق الصوت دون غلقه (۳) وهذه الصفة ـ وكونه آتٍ من أقصى الحلق ـ جعله أعلى درجات الهمس، ويعبر عن حالة منهكة لا تطيق الصبر، فكان مقابلا لصوت التاء، وقد انتظم هذا التقابل؛ فكان صوت التاء حاضرًا داخل البيت، وصوت الهاء كان خاتمته، كأن الشاعر يتصبر ويحاول أن يكتم مشاعره لكنه أخيرًا يُغلب على أمره، ويُفضى بما لديه .

ويتبيّن أن صوت التاء قد غاب عن البيت الذي يمثل حلم الشاعر وأمله (أ). اني أرى قضب النقا موائلا بها من الشوق الشديد ما بيه لذلك عدل عن صوت الكتمان وتجرع الألم إلى صوت أكثر انطلاقًا، يحمل صفة التفشي وهو الشين حيث يتسع مخرجها مع صفات الهمس والرخاوة فيجرى فيها النفس والصوت من أوسع مكان في اللسان (٥).

(٢) مدخل في الصوتيات ، عبد الفتاح إبراهيم ، دار الجنوب ،تونس ، د . ت ، صــــ٨٦ .

(٥) انظر : علم الأصوات، صـ ٣٠٢، ٣٠٣، وانظر: دراسات في فقه اللغة، صـ ٢٨٣.

<sup>(</sup>١) انظر: سيبويه: الكتاب، ٤ / ٤٣٤، دراسات في فقه اللغة، صــ ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) انظر : مدخل في الصوتيات ، صـــ ٦٩ ، وانظر : علم الأصوات ، كمال بشر ، دار غريب ، القاهرة ، د . ت ، صـــ ٣٠٣ ، ٣٠٤ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٥١ .

ويظهر الهمس في ثنايا النصوص، بأبيات يبث فيها أصواتًا مهموسة؛ ليعبر عن حالة شعورية من ذلك:

ذا المدح يأتي من أريج ثنائه بصحائف مسطورة مقروةِ وكأن من وافته منه كسوة ملكٌ دمشق أتت به للكسوةِ والمادحون له وإن أغبوا كمن قد قابل البحر الخضم بحسوة (١)

ففي هذه الأبيات وهي - مطلع القصيدة - حشد الشاعر أصواتًا مهموسة وهي: التاء (تسع مرات)، والهاء والكاف والحاء (خمس مرات لكل منها)، والسين (أربع مرات)، والفاء (مرتين)، ومرة واحدة لكل من الثاء والشين والخاء والصاد.

ويتضح أن الشاعر لم يترك من أصوات الهمس صوتًا واحدًا، وكان صوت التاء هو الأكثر، وبه يُختم البيت قبل وصل الياء، وهو صوت انفجاري ينضم إليه صوت آخر في هذه الصفة وهو الكاف، ويعني هذا أن أربعة عشر صوتًا انفجاريًا من مجموع الأصوات المهموسة البالغ تسعة وعشرين، بما يقارب النصف، فالمجرى الصوتي في هذه القصيدة أكثر انحباسًا وتضييقًا من السابق في القصيدة السالفة؛ لغلبة الصفة الانفجارية، ولا ريب أن اختلاف المقام قد خالف في المقال؛ فالقصيدة السابقة كان الشاعر يخاطب نفسه، ولم يكن المتلقي لها مماثلا للمتلقي هنا وهو حاكم الأندلس – الغني بالله – وفرقٌ بين المتلقي المشاع ذاتًا ومكانًا وزمانًا الذي تتحصر سلطته في الرأى والتذوق، والتلقي الخاص ذي السلطة الفعلية .

إن هذه الحال التي بدت على الشاعر في أول النص من الهمس الذي يغلبه التكتيم تخالف حال الانطلاق الغالب على القصيدة السابقة، وفي بقية النص ما يكشف سر هذا التباين؛ فإذا تقرر أن القصيدة السابقة عبرت بصورة واضحة عن هم فردي من الذكرى والرحيل والأطلال، فإن هذا النص يُلحظ فيه أن الشعور منصب على هم جماعي، فالحال الأندلسية تُقلق

<sup>(</sup>١) الديوان ، صــ ٩ .

الشاعر؛ حيث أحاط بها الأعداء وملكوا أغلب أراضيها وأساؤوا إلى أهلها، لكن التعبير عن ذلك في هذا المقام يعترضه أو يقلل منه الخشية من مخالفة أعراف المدح التي تفرض على الشاعر الابتعاد عن منزلة الناقم على المخاطر التي تحيط البقية الباقية من أرض الأندلس، أو أن يظهر بشخصية الناصح والمشير، فكان يبدِّل الأمل بهذا، وكم بالغ حين قال:

ولسوف يملك رومة وجميع ما ملك العدا من برتغال لجنوة<sup>(۱)</sup> وبالنصح بأسلوب المدح:

لم تلهه الدنيا ولا شهواتها أرأيت ذا عقلٍ يلدّ بشهوة (٢٠) وبالغ هنا أيضًا فيما استفهم عنه منكرًا: (أرأيت ذا عقل يلذ بشهوة).

وفي مقطع آخر يمدح سلف الممدوح، كأنه يحثه على الاقتداء بهم:

الناهدون إلى العدا بكتائب كالسيل فاض عبابه في فجوةِ والحرب تكشف عن محيا نصرهم كالبحر يكشف شطّه عن فُوَّة (٢) الضاربون الهام هام عداتهم بصوارمٍ لا تختشي من نبوة والطاعنون بسمرهم ثغر العدا والنقع يكشف في الوغى عن هبوة (٤) والطاعنون من الثنايا بالردى كالأسد أمنها الشرى من كبوة (٥)

ويظهر أن هذه الحالة الصوتية التي كشفت عن غليان داخلي مكتم تدل على أن الشاعر لم يكن منطلقًا في التعبير عن شعوره قد أدت إلى بعض مظاهر التعقيد في نسق يتصادم مع النسق النحوي والبلاغي:

وكأن من وافته منه كسوة كسوة

\_

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ. ٥

<sup>(</sup>٢) السابق ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٣) الفُوّة: عروق نبات يستخرج من الأرض يُصبغ بها، لسان العرب ٢٤٦/١١.

<sup>(</sup>٤) الهبوة: الغبرة، السابق: ١٧/١٥.

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صـ ١ ٥ - ٢٥.

حيث يُلحظ ضعف تأليف البيت(١)، وقد صاحب أصوات الهمس في الأبيات الثلاثة ما يسمى بالصوائت (٢) التي تشمل الحركات و حروف اللين، ففيها ثمانية عشر صائتًا من حروف اللين، كلها جاءت مدًا أي سُبقت بحركة من جنسها ما عدا الواو في (أغْبُوا)، وفي الوصف الصوتى لهذه الحروف قال سيبويه عن الواو والياء: (مخرجهما يتسع لهواء الصوت أشد من اتساع غيرهما )(٢) ، وقال عن الألف : (اتسعَ لهواءِ الصوتِ مخرجُه أشدُّ من اتساع مخرج الياء والواو)(٤)، وعنها جميعًا قال : (أخفاهن وأوسعهن مخرجًا)(٥)، ولعل هذا ما يكمل صورة النظام الصوتى بوجود صوائت تخفف ضغط الأصوات الانحباسية والاحتكاكية وتُضاف إلى الأصوات الانفجارية لكن بمجرى صوتى خفى ومتسع وغير مفاجئ، بل إن قلة الصوائت مع كثرة الأحرف المهموسة (مما يزيد العبء على لسان المتكلم فتجهده ويثقل عليه )(٦)، وهنا يتضح أثر آخر للنظام الصوتى لا يقل أهمية عن الأثر المتقدم الذي تناول الدلالات النفسية على حالة الشاعر المعنوية، وهذا الأثر هو الأثر الموسيقي ويُلحظ هنا – حين جمع بين ستة عشر صوتًا مهموسًا وثمانية عشر صائتًا - أنه يحقق أدنى معايير السلاسة والمرونة الصوتية مطبقا أحد الشروط البلاغية للفصاحة، وهو الخلو من عيب التنافر(٧).

وتأتي ثنائية أخرى بين قطبين صوتيين أحدهما محدد الصوت، ومن ثم هو محدد في الصفات، وهو صوت الثاء أحد أصوات الهمس، حيث يمر

(۱) انظره في متن الإيضاح: بغية الإيضاح ، عبد المتعال الصعيدي ، مكتبة الآداب ، القاهرة ، د.ط، ١٤٢٠هـ ، ١/٥٠

<sup>(</sup>٢) الصوتيات والفونولوجيا، مصطفى حركات، المكتبة العصرية، صيدا \_ بيروت، ط١، ١٤١٨هـ، صـ٨٦.

<sup>(</sup>٣) الكتاب ، ٤ / ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، ٤ / ٣٥ – ٤٣٦ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، ٤ /٣٦٨ .

<sup>(</sup>٦) التنافر الصوتي والظواهر السياقية، د. عبد الواحد الشيخ، مكتبة الإشعاع، مصر، ط١، ٩٩٩م، صــ٤٤.

 <sup>(</sup>۷) بغية الإيضاح ، ۱/٥/١ - ۱۷ .

الهواء من خلال منفذ ضيق بين الأسنان؛ فيحدث الاحتكاك؛ فصار صوتًا أسنانيًا احتكاكيًا مهموسًا (١).

وأما القطب الآخر فليس محددًا بصوت ولا بصفات، إنما هي أصوات يجمعها المخرج، وهو الحلق: (الهمزة، والهاء، والعين، والحاء، والغين، والخاء).

وقد ظهرت تلك الثنائية في القصيدة التي مطلعها:

عن الجزع أو عن ساكن الجزع حدّث وبالأجرع الفرد الركايب لبّش (٢)

حيث انتظم القطب الأول صوت الثاء في قوافيها وظهر في حشوها فبلغ (٧٣) مرة .

أما الحروف الحلقية فبلغت (٣٠٧) حرف على النحو الآتي :

الخاء: ظهرت بقلة بلغت العشرين.

الغين : أقل الحروف ظهورًا ، حيث ظهرت خمس مرات فقط .

وكل من الخاء والغين يخرجان من أقصى الحنك أو أدنى الحلق وفق تصنيف القدماء وتسميتهم، فهما أقل عمقًا عن بقية الأصوات الحلقية ويشتركان في أنهما احتكاكيان لكنهما يختلفان في أن الخاء مهموسة والغين مجهورة (٣).

العس: وردت (٧٣) مرة.

الحاء: وردت (٦٠) مرة، ويتفق القدماء والمحدثون على تسميتهما بالأصوات الحلقية ويحددهما القدماء بأوسط الحلق وهما احتكاكيان، وإن كانت العين أقل في الاحتكاك، ويختلفان في جهر الأول وهمس الثاني (٤).

(٣) انظر: علم الأصوات ، صـ٣٠٣.

<sup>(</sup>١) انظر: علم الأصوات، صــ ٢٩٨.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ٥٣ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٣٠٣ .

الهاء: ورد صوتها (٦٣) مرة، وهي احتكاكية كالأصوات السابقة، وهي مهموسة كالخاء والحاء (١).

الهمزة: ورد صوتها (٨٦) مرة، فهي الأكثر من بين الأصوات، وتتفق الهاء مع الهمزة في العمق الصوتي الذي لا يماثل أي صوت آخر، وقد سمَّى القدماء مخرجهما بأقصى الحلق، وهو عند المحدثين الحنجرة، إذ يظهر أن القدماء توسعوا فيما يشمله الحلق (٢).

وامتازت الهمزة عن الحلقيّات بأنها وقفة انفجارية فيها انحباس يوقف الصوت يعقبه انفجار (٣).

وقد كان النظام الصوتي في النص يأتي بالأصوات الحلقية بصداها المتميز ذي الوقع الملحوظ حين يأتي الصوت من بداية الجهاز الصوتي فلا يكون بعيدًا عن الصوت اللإرادي المعبر عن الألم والتوجع، فلا عجب إذا لوحظ أن كثيرًا من التعابير اللغوية مشتمل على أحرف الحلق، مثل أسماء الفعل: (أي ، آه)، إضافة إلى احتواء أسماء الأصوات عليها كأنين المريض وحنينه وخنينه في المناه المناه المناه وخنينه وخنينه أنه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه وخنينه و المراب و المراب

وأحرف الحلق مع اقترابها من الصوت الطبيعي المعبر عن الشعور فإن فيها إشارة تنبيه وإيصال؛ ولذلك ظهرت في أدوات الاستفتاح والتنبيه والنداء، مثل: (ألا) الاستفتاحية، و(ها) التنبيه،، و (أيا) و (هيا) و (آ) و(الهمزة) اللواتي من أدوات النداء.

لذا فقد احتوت القصيدة (٣٠٧) أصوات تنبيهية تحمل معنى الألم، وتجعل القارئ مشاركًا ومصغيًا لما في وجدان الشاعر، وصاغت كثيرا من تعابير البث والتحدث والسؤال، وذكرت الحداء وأحاديث الهوى، وفيها

(٢) السابق ، صــ ٣٠٦ .

(٣) السابق ، صــ ٨٨ ، وانظر : مدخل في الصوتيات ،صــ ٨٦ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ٥٠٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : فقه اللغة وأسرار العربية، أبو منصور الثعالبي(٢٩هـــ)، ضبط وتعليق: د.ياسين الأيوبي، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، ط٢، ١٤٢٠هـــ ٢٤١٠م، صـــ ٢٤١.

يقول:

وسائل عن الحي الحلال برامة وسلم على الركب الملم بحاجر وزدني بأصوات الحداة صبابة وبح بأحاديث الهوى لأحبة وإن شئت إحياء النفوس فحيها

وإن كان يجدي عنهم البحث فابحث ومهما أباح المُكث حاديه فامكث ودع عنك لحني كل مثنى ومثلث نأوا وأحاديث الجوى كلها ابثث بعرف صبا نجد وآراجها ابعث(۱)

وقد كان تنوع الأصوات الحلقية ما بين احتكاكي وانفجاري وما بين مهموس ومجهور وكذلك من حيث درجته الصوتية في المخرج دالا على تموج المشاعر ما بين اليأس والصبر والبث والكتمان.

وصوت الثاء يأتي ختامًا للوحدة التعبيرية (البيت)، وكأنها تضاهي نفثة المصدور؛ لسهولة مخرجها وحسن وقعها على الأذن، وتكاد تكون راحة للجهاز الصوتي الذي تتابعت منه الأحرف الحلقية؛ وكي لا تستحكم أكثر بالنص فيؤدي إلى التنافر<sup>(۲)</sup>، أو بصورة أقرب هي علامة على الإنهاك الذي أصاب الشاعر من عرض مكنوناته العاطفية؛ فالمنفذ الهوائي لصوت الثاء يقارب نفوذ الهواء في لهاث الشخص المتعب.

وهي من جهة أخرى معنوية ارتبطت بمواقف الثقة والثبات والتعلق — كما لمح ذلك أحد الباحثين<sup>(۱)</sup> لتقابل حالة التذبذب والقلق التي تأتي في حشو الأبيات، ويكفي ما يؤيد هذا أن معجم القوافي قد حمل الكلمات الآتية:

- لبّث، امكث، يلبث، ملبث، مؤثث، متمكّث، لوّث، تحنّث (أي تعبّد) (أي ورّث، وهي كلمات تحمل معاني الثبات والبقاء والتمسك.

<sup>(</sup>١) الديوان ، صـ٥٣ .

<sup>(</sup>٣) مقدمة لدرس لغة العرب ، عبد الله العلايلي ، دار الجديد ، بيروت ، ط٢ ، ١٩٩٧م ،صـــ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب٤/٢٤٣ .

- ابحث، ابعث، مبعث، يحدث، التحدث، حدّث، ابثث، احثث، وهي كلمات تحمل معنى البحث والسعى والسؤال.

ومما تكرر من الأصوات بنوعه أحرف الصفير: (السين، والصاد، والزاي)، وهذه الأحرف تخرج مما بين طرف اللسان وفويق الثنايا<sup>(۱)</sup>؛ فهي من أقرب المخارج وأسهلها عند النطق، وتشترك في أنها أصوات احتكاكية<sup>(۲)</sup>، وهذه صفة أخرى تدنيها من السهولة على اللسان والعذوبة في السمع، وتمتاز الزاي عن أختيها بالجهر<sup>(۲)</sup>، ويعني اجتماع الاحتكاك والجهر فيها استمرار الصوت ووقف النفس؛ ولذلك يُطلق على الصوت المكتوم الصادر من الجوف أزيز (٤).

والنص الذي تجلى فيه أصوات الصفير هو قوله:

يا ثالث القمرين أنت المعجز والشهب تجنح للغروب كأنها حتى بدا الصبح المنير كراية وذكت كعرفك روضة أزهارها والقضب كالألفات ساجع ورقها والورد فيها أوجه محمرة وبأيمن الأثلات ربع ماحل ربع عفته الريح إلا جثما عهدي به والعيش صفو والصبا

حسنًا وأنت لذا وذاك معزر أسرار حب خوف واش ترمز بيضاء في هضبات نجد تركز عن زهر شهب الأفق لا تتميّز من فوقها همزاتها إذ تبرز خجلا ونرجسها عيون تغمز نسيانه والصبر كلُّ معوز نار الأسى لجنابها تتحيّز أنف وموعد كل أنس منجز (٥)

لقد أدت أصوات الصفير إلى أن يعايش القارئ الجو والمكان الذي يصفه الشاعر، بصورة عفوية لم تتكلف وتستكثر، وقد وردت الأحرف:

<sup>(</sup>١) الكتاب ،٤ /٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر : مدخل في الصوتيات ، صــ ٦٩ ، علم الأصوات ، صــ ٢١٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر : الصوتيات والفونولوجيا ، صــ١١٥ ، علم الأصوات ، صــ٧٠١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب ٩٩/١.

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ١٢١.

(٢٤) مرة: (١٣)للزاي، و(٧) للسين، و(٤) للصاد، وقد يصح القول إن بؤرة الأبيات التي بثت هذه الأصوات الطربية قوله: (ساجع وُرْقها)؛ فسجع الحمام الوُرْق الذي كان يصدح في المكان الذي يصفه الشاعر فرض صداه على لسانه؛ فحملت أبياته ما يشاكل ذلك الصوت الطبيعي، وفرض الصفير لحنه على القافية في أعلى درجاته الصوتية؛ فحرف الزاي مستمر الصوت حتى مع انقطاع النفس، وهو ما تمليه صفة الجهر القوية كما تقدم.

ويُلحظ قلة صوت الصاد الذي يعد من الأصوات الفخمة ذات الرنينِ المسموع<sup>(۱)</sup> والسمات القوية التي يختص بها مع قلة من الحروف: كالإطباق الذي يعني انطباق اللسان على مخرج الصوت<sup>(۲)</sup>، وصفة الاستعلاء الذي يعني ارتفاع اللسان إلى الحنك<sup>(۳)</sup>.

وهاتان الصفتان يكون بهما أنشط أداء للجهاز الصوتي ؛ فكانت الصاد أقل رقة من السين والزاي ، وهذا لا يتناسب مع نغم الأصوات الرقيقة ذات اللحن الشجي الخافت؛ فلم تأت الصاد إلا قليلا، وكان ذلك في المواضع التي تمثل مقصد الشاعر ولحظات خلوصه وصفائه في كلمات تمثل الحل من المعاناة، مثل: الصبح الذي يمثل الراية البيضاء بعد ليل يرمز إلى أسرار الحب.

والشهب تجنح للغروب كأنها أسرار حب خوف واشٍ ترمز حتى بدا الصبح المنير كراية بيضاء في هضبات نجد تركز

أما العهد الذي يرومه الشاعر فهو زمن العيش الصافي والصبا الآنف.

عهدي به والعيش صفو والصبا أنف وموعد كل أنس منجزُ

ومما يراه الشاعر معوزًا لحاله الصبر:

وبأيمن الأثلات ربع ماحل نسيانه والصبر كلُّ معوز

<sup>(</sup>٢) انظر : الكتاب ، ٤ / ٣٦٦ .

<sup>(</sup>٣) انظر: الصوتيات والفونولوجيا ، صــ١٠٦.

والجو المأنوس والشعور بالسعادة يتناسبان مع وجود أصوات الصفير في مواضع أخرى، كقول الشاعر فرحًا بعودة الممدوح واصفًا سيره وصهيل خيله وأثر ذلك في الخلق الذين رأوا في سيره إليهم تيسيرًا:

تيسرّت الآمال للخلق إذ دنا ولا غرو والتيسير ينسب للداني همام كأن الأرض إن سار مسمع به من صهيل الخيل أبدع ألحانِ (۱)

# ٢. التكرار الذاتي، حيث يُكرر حرفٌ بعينه.

ويغلب أن يكون لغرض تصويري يزيد من استحضار الصوت، ويجعل القارئ يعايشه من ذلك قوله:

# (أسيافه سلت فأسقطت الطُلي)(٢)

فصوت السين الذي تكرر ثلاث مرات يحاكي صوت السيف عند استلاله من غمده، وكما يتخيّل القارئ المشهد فإنه يسمع الصوت المتوقع منه.

كما كرر السين وهو يصوّر المسير إلى المعركة، كأنه يستحضر استلال السيف واصطكاك السلاسل.

والذنب لي يوم استقلت عيسهم والخيل تسبح في العجاج الأكثف سرب تقل متونهن فوراسا نار الوغى بسيوفهم لا تنطفي (٢) ومن ذلك :

وسمر طوالِ رعّف عن دم العدا عوابث في أهل الضلالة عُيّثِ (٤)

فالبيت يصور فعل الرماح في المعركة وعبثها في الأعداء محتويًا على صوت العين (٦) مرات لتظهر الصورة مسموعة بصوت قرع الرمح وقعقعة

(٢) السابق ، صـ.٥ ، والطُلي: الأعناق، لسان العرب، ١٤٢/٩.

\_

<sup>(</sup>١) الديوان ، صــ٧٥١ .

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ١٨٦ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٥٥ .

الحرب.

ومن ذلك القصيدة التي مطلعها:

هنيئًا بنصر الله قد جاء والفتح وصاحبك اليمن المواصل والنجح (١)

فقد تكرر فيها صوت الحاء (١١٥) مرة، ولم يقتصر على القافية فقط، حيث تبلغ القصيدة (٥٣) بيتًا، ويُلحظ في هذا التكرار أن فيه تقريبًا للصورة، ونقلا سمعيًا لأحداثها يصاحب النقل الشفوي الراسم للخيال؛ إذ انصبت على وصف حروب للغني بالله على النصارى، وصورت الزحف والكر والعراك والحصار والمطاردة، وخلالها كان صوت الحاء يتداخل في الصورة الذهنية التي تتخيّل المقاتلين على صهوات خيولهم يكرون ويتعاركون، مسمعًا صوتًا يضاهي حمحمة الخيل الدالة على تعبها وإنهاك قواها بسبب المعارك المتعددة وأولاها في إشبيليه.

لواحق من نسل الوجيه ولاحق هي السفن في بحر العجاج لها سبح رميت بهم إشبيليه وحصونها فثلّت عروش الكفر واستنزل الصرح والأخرى في مدينة إطريرة:

وصبحت من إطريرة ذات منعة بها لم يرجَّ لا صلاح ولا صلح والثالثة زحف وحصار:

وفي يومك الثاني زحفت لمعقل إلى النطح يسمو أو يتاح له نطح والرابعة مواجهة مدد من الروم:

ونبئت أن الروم جاءت جيوشها إليك ضحى والعاديات لها ضبح والخامسة عودة إلى حرب الذين تَمنَّعوا — ولعلهم المحاصرون :

فعدت إلى حرب الذين تمنعوا وللسوق والأعناق ما بينهم مسح وقد توزع صوت الحاء على النحو الآتى :

١) ما كان رويًا في المصراع والقافية (٥٤) مرة .

(١) السابق ، صــ٧٦ .

٢) ما كان في كلمة تكررت عنها القافية؛ لتحقيق ما يُسمّى رد العجز على الصدر، بمعنى أن يُذكر لفظ في حشو البيت ثم يُعاد ذكره في قافيته (۱)، مثل:

وأمست كأن لم تغن بالأمس واغتدت فلا ربعها ربع ولا سرحها سرح وأمست كأن لم تغن بالأمس واغتدت فلا ربعها ربع ولا سرحها سرح وقد وقع هذا في (١١) بيتًا، والغالب أن يكون في التكرار تغيير في البنية الصرفية، مثل:

وذي لجب جم الصواهل أرعن إذا لمحته الشمس أعجزها اللمح فقد استعمل الفعل (لَمَحته) ثم كرر بالمصدر (اللمْح).

٣) ما كان صوت الحاء حرًا غير مقيد بنظام القافية وفن رد العجز على الصدر، وذلك في (٥٠) مرة، ولعل فيه تأكيدًا على ما تقرر من حضور لافت ومؤثر لصوت الحاء ومشاركته لمجال القصيدة التصويري، كما أن اختياره رويًا في قصيدة مطولة يدل على أن له نصيبًا في تكوين الإطار الفني والتعبيري الجمالي، ولو كان الاختيار لأجل إتمام مجموعة ابن الحاج (مزاين القصر) - الشاملة للحروف في قوافيها - ما طال النص ولخلا من أية مناسبة واقعية .

ويتبين مما سبق أن التوظيف الصوتي للأصوات بذاتها لا بنوعها كان للغرض التصويري، وأن مجاله الأبرز هو الجو القتالي.

وقد جاء التوظيف الصوتي التصويري في مواضع أخرى غير حربية كصوت البحر من هدوئه إلى هيجانه:

ويا بحرها رفقًا ببحر حملته ولكنه يا بحر يعذب موردا وإن كنت حقًا قد جننت بحبه فأصبحت مرتج الجوانب مزبدا(٢)

فصوت الحاء باحتكاكيته وهمسه يدل على حركة مد مترفق هادئ أو هكذا يتمناها الشاعر في البيت الأول، وعند وصف هيجانه ظهر صوت

<sup>(</sup>١) انظر : بغية الإيضاح ، ٤ / ٧٤ ، والحاشية ، رقم : ١٠.

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٧٨ .

الجيم بشدته وجهره (۱).

## ثانيا: الأداء الكلمي:

وفيه يُؤدى الأثر الصوتي عبر الكلمة، والنظام الصوتي حينئذ جلي خاضع في أغلب مظاهره للدرس البلاغي البديعي، والقصدية فيه لدى الأديب المنشئ أكثر بروزًا تصل إلى التكلف على عكس ما كان في الأداء الحرفي الذي كان مبثوتًا على نحو لا يلفت القارئ الانطباعي، وجاء وليدًا لمسار انفعالي عاطفي لا يداخله وعيّ يتصنّع وينفي العفوية.

والتكرار بحد ذاته إذا جاء به الطبع والمقام حقق أثرًا نفسيًا ؛ فالكلمة (إذا كررت.. رسخت في النفس وتمكنت منها وتأكد وجودها في العقل لفترة طويلة) (٢).

والأداء الكلمي نوعان:

# ١- التكرار التام:

وهو تكرار الكلمة بصيغتها الصرفية وهيئتها من السوابق واللواحق، ومن ذلك قوله مستفهمًا عن نجد و ما فيها:

وهل عندها علم بأعلام حاجر وما هجن لي من لاعج الشوق والوجد وهل وردت ماء الأثيل ودونه ظباء سطت ألحاظها النجل بالأسد ألا هل أراها والحمول كأنها سماء حدا سعد بها أنجم السعد وهل أرين بان اللوى ومنازلا أضعت بها قلبي وصنت بها مجدي (٢)

فيظهر في الأبيات السابقة - وهي واقعة في مقدمة قصيدة - أن التعبير ينبثق من أداة الاستفهام (هل) حيث يبدأ البيت بها ثم يعود ويُبتدأ في البيت

(١) الصوتيات والفونولوجيا ، صـــ١٠٣ – ١٠٤ .

(٢) التكرار الأسلوبي في اللغة العربية ، د . السيد خضر ، دار الوفاء ، المنصورة ، مصر ، ط١ ، ٢٠٠٣م ، صـــ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ ٩١ .

التالي وهكذا، وفي بناء الأبيات بهذا الأسلوب إشارة إلى ذكريات الشاعر عن المكان وأنه غائب عنه في حاضره، وفي تكرار الاستفهام في صدر كل بيت دلالة على شوقه إلى المكان وحرصه على وجود تفاصيله التي رسخت في ذكرياته واستعذبها قلبه، وتعلّق بها وجدانه، وهذا من دواعي التكرار النفسية وهو التشويق والاستعذاب<sup>(1)</sup>.

كما يرغب في مشاركة المتلقي في معايشة البيئة بل يجعله أكثر معايشة من الشاعر؛ إذ وضع نفسه موضع السائل الغائب المتذكر، ووضع المتلقى موضع المسؤول الحاضر المعايش.

ويرد في مواضع تكرارُ (لا)، كما قوله:

فأخجلني أني أرى البرق خلبا<sup>(۲)</sup> فلا الصوب هام لا ولا الجود ساكبُ<sup>(۳)</sup> وفيه تصوير لاستعطاف الشاعر وحاله الضعيفة حين يؤكد حاجته وينفي بإلحاح غناه، والسائل المستعطف حين ينشد ضالته يميل في كلامه إلى التكرار، ويوضّح البيتُ الدرجة التي وصل إليها كلفه ووجده.

وورد تكرار (لا) في الغزل:

ألا أسدت الأحلام في سبنة الكرى يدًا مدّ شكري كل شكري لها يدا خلا أنني لا الوجد يبرح لا ولا غرامي إذا فكّرت في فرقة غدا<sup>(3)</sup> جاء تكرار (لا) في البيت الثاني نافيًا ذهاب الوجد والغرام حتى لا يُظَن من البيت الأول أنه اكتفى برؤيا المحبوبة في المنام.

وفي مراثي ابن الحاج يظهر التكرار، والرثاء هو أولى ما يتكرر فيه الكلام؛ (لمكان الفجيعة وشدة القرحة التي يجدها المتفجع) (٥)، كقوله:

<sup>(</sup>١) التكرار الأسلوبي ، صـ٧٩.

<sup>(</sup>٢) البرق الخُلّب: الذي لا غيث فيه، لسان العرب ١٢٠/٥.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ٥٤ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ ۸ .

<sup>(</sup>٥) العمدة ،٢ /٩٤ .

لتبكِ عفاة الحي غيث ربوعها إذا أثلها أضحى حطاما وضالُها<sup>(۱)</sup> لتبكِ اليتامى في السنين ثمالها<sup>(۲)</sup> لتبكِ السيوف البيض من بضرابه يحادثها يوم القراع صقالها

فقد جعل البكاء منهلا يفيض بالمعاني، وصار يعود إليه في بدء كل بيت، ثم بنى الأبيات التالية لها على منوالها من التكرار الذي يُستهل به البيت:

تُتقّف في عوج الضلوع طوالها(")

أجدك يا ابن الأكْرمين رحلت عن خيام تجير الخائفين رجالها أجدك خلّفت الربوع دوارسًا إذا سنُئِلت لم تجد يومًا سؤالها أجدك لا تلتاح نارك في الدجى وكم قد هدت خوص الركاب جبالها أجدك لا تلقى الوفود مرحبًا وقد رميت دون القباب رجالها ثم يواصل تصدير الأبيات بالاستفهام مغيّرًا الأداة إلى (من الاستفهامية):

لتلك رماح الحظ من بطعانه

لمن يخضع الأبطال بعدك في الوغى وتذعن مهما آن يومًا فتالها لمن تمرح الجرد العتاق ومن لها إذا كان من ذوب النجيع انتعالها بمن تشرف الأشعار والخطب التي يُقصّر في النادي بقسً مطالها

ويجمع بين الأبيات كلها أنها صُدرت بالطلب سواء كان الأمر (لتبك) المكون من لام الأمر والفعل المضارع أم كان الاستفهام بالهمزة في (أجدك) أو بمن، وتلك البنية الطلبية الإنشائية حملت المعنى الخبري الذي أراد الشاعر سوقه بأسلوب جذاب يتفاعل معه القارئ؛ حين يرى مآثر المرثي تدور بين آمر ومأمور (لتبك) أو سائل ومسؤول (أجدك؟) ، (لمن؟).

وقد يكون تكرار الألفاظ ناجمًا عن توالي المعاني ، فهو تكرار مطابق للحال ، كقوله عن توالي البشائر بانتصارات الغني بالله في قرطبة ثم جيّان:

<sup>(</sup>١) في الديوان: (وظالها) ولعل الصواب ما أثبت، ومعناه: السدر البري، انظر: لسان العرب ٧٩/٩.

<sup>(</sup>٢) الثمَّال: بضم الثاء: رغوة اللبن، وبكسرها: الغِياث والعون، انظر: السابق ٣-٤١-٤.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ١٣٤ .

فاهنأ ببشرى إثر بشرى أنجزت والوعد وعد الله ليس بمخلف<sup>(۱)</sup> وقوله عن عفو أبى عنان عن أهل قسنطينة والجود عليهم:

كما أوسع القوم الذين حوتهم قسطينة جودًا ورفدًا على رفير (۱) ويتضح أنه من خلال التكرار قد أتى الشاعر بفن بديعي وهو (رد العجز على الصدر) ، وهو : أن يأتي أحد اللفظين في آخر البيت ويأتي الآخر في صدر البيت أو حشوه .. (۱) ، وهو ما يظهر في بعض البيت السابق حيث تماثل القافية كلمة سبقتها ، ومن أمثلته:

حاكاه جود الغيث في جود له لكنه في بشره ما حاكا<sup>(٣)</sup> وقوله:

إذا التفتت نحو الحدوج تمايلت وما دمعها دمعي ولا سهدها سهدي (٥) -٢ التكرار الناقص:

والمقصود به فن الجناس البديعي: تشابه اللفظين مع اختلاف المعنى<sup>(1)</sup>. وجهة نقصه أن كلمتي الجناس مختلفتان في المعنى، فكانت الكلمة الثانية ناقصة عن الأخرى في المعنى.

ويشمل هذا النوع الجناس بصوره الثلاث:

الجناس التام ، والجناس غير التام ، جناس الاشتقاق .

## أ) الجناس التام:

وهو أن تتفق اللفظتان في أنواع الحروف وأعدادها وهيئاتها – حركة وسكونًا – وترتيبها (٧).

<sup>(</sup>١) السابق، صــ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) السابق ، صـ٩٢.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صـ١٣٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر : بغية الإيضاح ، ٤ / ٧٤ ، والحاشية ، رقم : ١٠ .

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ ٩١.

<sup>(</sup>٦) انظر بغية الإيضاح ، ٤ / ٦٦ ، والحاشية رقم : ١

<sup>(</sup>٧) انظر السابق ، الموضع نفسه .

وجاء على هذا الفن قصيدة كاملة من ثمانية وثلاثين بيتًا ، فيها يُجانس الشاعر بين بداية الشطر الثاني ونهايته ما عدا المطلع الذي جانس فيه بين نهاية الشطرين :

يا خليلي بالعقيق سلا ما صد عني الذي أهوى سلاما واحذرا اللحظ والحسام بنجد فهما ما يبقيان هماما واحفظا الروض من تلهف وجدي وحطا ما أخاف يغدو حطاما(۱) وهكذا تستمر القصيدة تحقق الجناس وتفقد العذوبة والسلاسة، وتقع منها معانٍ تتحدث عن الرغاء والثغاء الذي يسمعه الشاعر، ويرى فيه التفاعل

وغدا في الرغام نضوي مُلقى فرغا ما شكا إلي رغاما ورعاة السوام رقوا لحالي فثغا ما قد كان يرعى ثغاما ويتضح في جناس القصيدة أنه يأتي على نسق رد العجز على الصدر؛ فقد التزم أن تكون كلمة الجناس الثانية واقعة في القافية، ومن الأمثلة التي وافقت هذا النسق قوله:

يا خمر طيب الوصل ما أحلاكا في ليلة قد نوّرت أحلاكا<sup>(۱)</sup> فكلمة (أحلاك) الأولى فعل تعجب من حلاوة الوصل، والثانية جمع حالك أى مظلم.

ويجانس ابن الحاج كثيرًا بين الأعلام والمعاني الأصلية لألفاظها، فيذكر مثلا (نصر) وهم قوم الغني بالله ثم يذكر تلك الكلمة ويريد معناها الأصلى:

ولا زلت فيها يا ابن نصر مؤيدا من الله بالفتح المبين وبالنصر " ومن القبائل التي قاتلها أبو عنان المريني قبيلة (رياح) ، فقال عنها:

معه:

(٢) السابق ، صــ ١٢٩ .

<sup>(</sup>١) الديوان ، صــ ١٤١ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صـــ١١٣ .

فمرت رياحٌ كالرياح سحابُها دموعهم خوف المذلة والطرد<sup>(۱)</sup> وفي أبى الطيب المتنبى يقول:

ودونك مدحًا شبّه المسك عرفه فطيّبه ينسي أبا الطيّب الكندي (٢)

ويكون بنقص أحد أركان الاتفاق في الجناس التام<sup>(٦)</sup>، فقد يكون وجه الاختلاف بين اللفظتين المتجانستين نوع أحد الحروف كما في قوله:

رزئنا بزاكي الخيم مبيض طرفه بأكرم مطعام وأشرف مطعان فقد عبر عن الكرم بكلمة (مطعام) وعن الشجاعة بكلمة (مطعان)، وفي توافقهما واجتماعهما أغلب الحروف إشارة إلى أهمية اجتماعهما في النفس الخيرة.

وفي موضع يعبر عن السيف والقلم في مواجهة الأعداء بكلمتي (الجلاد والجدال) دلالة على أهمية اجتماعهما وأن إحداهما تستلزم الأخرى فقال: بأي جلادٍ أو جدالٍ ثنى العدا وما إن له منهم بحال مفاسخ وقد يكون الاختلاف بين لفظي الجناس غير التام في الحركات، ومن ذلك قوله:

ولمّا دعا بالغيث لبّاه متحفًا بنَورٍ ونُورٍ ذاك يُهدى وذا يَهدي (أور) ولمّا فقد وقع الجناس بين (نور) وهو الزهر والنّور، والفرق بينهما فتح الأول في الأول وضمه في الثاني، وجناس آخر اختلفت فيه الحركات والحروف وهو مابين (يُهدى) و (يَهدى).

ومنه أيضًا:

(١) السابق، صــ٤٩

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٥٩ .

<sup>(</sup>") انظر بغية الإيضاح ، ٤ / ٦٨ / ٧٠ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ ١٦١ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صـ٧٤ .

<sup>(</sup>٦) السابق ، صــ٥٨ .

لا زلت في العز والسعد المجدد ما وافى الحجيج لقصد الحِجْر والحَجَرِ (') أي حِجْر إسماعيل، والحَجَر يُقصد به الحجر الحجر الأسود في الكعبة ؛ فاتصالهما المكانى دفعه إلى إيجاد اتصال لفظى عبر الجناس.

ويكون الجناس غير التام في ترتيب الحروف ، وقريبًا منه قوله :

وثغر ثناني الردّ عن لثم دره كأن رقيبي قدّم الراء في در<sup>(۱)</sup> فقد تبادلت الراء والدال الترتيب والتشديد.

ويكون كذلك بنقص حرف من إحدى الكلمتين مثل ( مواصل ، مواص):

باكٍ لذكر الله جل مواصلٌ زاكٍ بتقوى الله عز مواصِ (") جناس الاشتقاق :

وهو أن يجمع اللفظين الاشتقاق (1)، وهو كثير في شعر ابن الحاج ، وهو من أبرز الوسائل التي يشكّل من خلالها قوالبه الشعرية، ومن ذلك قصيدته الذالية المكونة من خمسة وعشرين بيتًا، كان منها سبعة أبيات ورد فيها جناس الاشتقاق، يقول فيها:

وحموا ضغائنهم بسمر ذوابل من آل خزرج في سرارة ضبئضيئ والمعتلي للروم في رجراجة وعلى المعالي لم يزل مستحودًا وأزال عن أهل البلاد إذاية ومع الملوك – نعم – جرى في حلبة مستقد العافين من أيدي الألى

قد أنفذت ثغر العدى إنفاذا لاذت به العز الكرام لياذا عاذت بها غر الفتوح عياذا وعلى المكارم كلها استحواذا لهم فباء بحسرة من آذى وجروا فبذ ولم يزل بذاذا قد أسلموهم للردى استتقاذا(٥)

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٩ ١١ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ١٦٦ .

<sup>(</sup>٤) بغية الإيضاح ، ٤ / ٧٣ .

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صـ ٩٧ - ٩٨ .

وفي القصيدة الظائية ـ وعدد أبياتها خمسة عشر ـ ورد فيها سبعة أبيات فيها جناس الاشتقاق، وهي :

ملك الملوك اللينين شمائلا والمغلظين على العدا إغلاظا الكاظمين الغيظ والعافين عن كل امرئٍ كُلُّ عليه اغتاظا وبمحو آثار الأعادي أظهروا عبرًا لهم وعظوا بها الوعاظا ومعز فخرهم محمد الرضى أرضى العفاة وكل قرن غاظا خاشٍ بذكر الله جل جلاله أبدا يلظ مواصلا إلظاظا و جميع أنصار البصائر علمه إذ فاض أيقظها به إيقاظا راعي الوسائل لحظه لعبيده لحظ ينبه للسرور لحاظا()

وقد يكون هذا التكرار الاشتقاقي آتيًا من قلة الكلمات التي تصلح رويًا للظاء والذال، ويُلحظ أن الأبيات السابقة خلا واحدًا قد أتت من خلال الجناس الاشتقاقي بفن رد العجز على الصدر.

ويلحظ أيضًا أن اللفظ الثاني غالبًا ما يكون مصدرًا مؤكدًا لعامله: (أنفذ إنفاذا، عاذت عياذا، المغلظين إغلاظا، يلظ إلظاظا).

ويوقع ابن الحاج الجناس بين ثلاثة ألفاظ وكأنها عرض لتصاريف الكلمة ، من ذلك :

وما ساخ ـ حاشى أن يسيخ ـ وإنما عدوك مبنى عزه هو سائخ<sup>(۱)</sup> فقد جاء بالماضي (ساخ) ، ثم بالمضارع (يسيخ) ثم اسم الفاعل (سائخ) . ومن ذلك :

نكص العدا واستنكصوا وهمُ همُ ما منهم من عيب باستنكاص (") إذ ذكر الفعل الثلاثي مجردًا نكص ثم أتى به سداسيًا (استنكص) وختم البيت بمصدره (استنكاص)، وهذه القصيدة الصادية قد ظهر فيها ما

السابق ، صــ١٢٧ – ١٢٨ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٧٣ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ١٦٧ .

ظهر في القصيدتين الذالية والظائية من وجود مشتقات وتكرار للقافية، وفي الصادية إيراد لكلمات حول الجذر الأصلي مرتبًا وغير مرتب وإن لم تكن بينها صلة اشتقاقية في قوله:

وبكل فحصي هم قد أفحصوا فشعوب فاحصة عن الأفحاص (۱۱) ويض أحد الأبيات يقرن الشُحّ بالشيح:

خليلي هل من وقفة دون رامة فأشكو بشح الشيح والبان والرند والمن وهذا يعد من شبه الاشتقاق والمنتقاق الشيعمله ابن الحاج في الكلمات الأعجمية فيجانسها بلفظ عربي، فيرى في (كسرى) ملك الفرس معنى الانكسار:

وإيوان كسرى تداعي سقوطًا فأبدى انكسارًا وذلّ افتقارا<sup>(1)</sup> وكلمة (الروم) يأتى بها مع الفعل (رام):

والروم رامت أن تجود برأفة فالويل كل الويل إن لم ترأفون ويتضح أن الأداء الصوتي الكلمي وصورته التكرارية له حضور بارز في شعر ابن الحاج، وقلما يخلو منه نص، على نحو يصف الشاعر بأنه قلق وأن التلقي ينزل أحيانًا إلى درجات تضعف التفاعل والاستئناس بالمحتوى الجمالي التلقائي، وهذا الاضطراب الذي يواجهه الشاعر أحيانًا في التلقي يعود مؤثرًا في التوليد الإبداعي والسجية التعبيرية؛ ليتدخل وعي الشاعر ويجعله يركن إلى حصيلة إبداعية شحيحة يحتفي بها عن طريق التكرار التام، أو أن يسعفه زاده اللغوي المعجمي ونموذجه الشعري البديعي فيعمد إلى صور من التكرار الناقص المسمى بالجناس.

<sup>(</sup>١) السابق، صــ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) السابق ، صـ٩٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر بغية الإيضاح ، ٤ / ٧٣ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، ١٠٢ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ١٨٩ .

## المبحث الثاني: المستوى التركيبي.

إن الكلام الذي يحمل المعنى الذي يريد المتكلم التعبير عنه الموصوف عند النحويين بالمفيد (مستلزمٌ للتركيب؛ إذ الفائدة حيثما وقعت قيدًا للفظ أو القول فالمراد بها الفائدة التامة أي التركيبية)(۱)، والتركيب: (ضم كلمة فأكثر إلى كلمة أخرى)(۱)، والمركبات متعددة الأنواع(۱)، والمعني به في هذا المبحث ما حمل الفائدة التي يحسن سكوت المتكلم عليها، والإبداع الفني – والشعر جزء منه – يتكون من تركيب (عناصر مفردة أو أجزاء متعددة ... فتتألّف منها وحدة منسجمة، توحي بالاندماج والتناسق والإحساس بالجمال) (۱).

ويعد التركيب من مقاييس نظرية النظم لعبد القاهر الجرجاني؛ إذ بناها على مقياسين: وهما مقياس الاختيار أو الانتقاء، ومقياس التنظيم أو التركيب (٥).

ويُعد المكوّن التركيبي ثاني أصول اللغة في النظرية التوليدية والتحويلية (١)، ويوصف بأنه (المكوّن التوليدي الأساسي) (١).

وخلال هذا المبحث سأدرس - بتوفيق الله - أهم الظواهر التي تميّز بها التركيب في شعر ابن الحاج وهي :

(٣) كالإضافي والمزجي والإسنادي ، انظر: السابق ، صــــــــــــ ٢٦٧ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صـــ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٤) المعجم الأدبي ، حبور عبد النور ، دار العلم للملايين ، بيروت ، ط١ ، ١٩٧٩م، صــ٥٦ .

<sup>(</sup>٥) الثنائيات المتغايرة في كتاب دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني ، د . لخوش جار الله دزه يي ، ط١، ٢٠٠٨م، صــ ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٦) انظر الألسنية التوليدية والتحويلية وقواعد اللغة العربية (الجملة البسيطة ) ، د. ميشال زكريا ، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع ، ط٢ ، ١٩٨٦ م ، صـــ١٦ .

<sup>(</sup>٧) السابق ، الموضع نفسه .

- الحذف.
- التقديم والتأخير.
  - الاعتراض.

وهذه الظواهر مستخلصة في بعض ما حملته نظرية النظم المؤسسة لعلم البلاغة العربية في شقها المعنوي – خاصة الأُوليَيْن – وهي من القوانين التحويلية التي يمكن أن توّلد عددًا غير محدود من التراكيب (()) ؛ إذ منها : "الحذف "، و" إعادة الترتيب " الذي يقابل التقديم والتأخير، و" الزيادة "() التي تكون (بإضافة عنصر لغوي إلى التركيب أو إضافة تركيب إلى آخر) (م) وسيكون الاعتراض مثالا عليه .

### أولا: الحذف:

يعد الحذف من مثيرات التلقي والتفاعل مع النص؛ حيث (يفجّر في ذهن المتلقي شحنة فكرية توقظ ذهنه وتجعله يتخيل ما هو مقصود) وفيه أيضًا احتفاء بما اكتسبه المتلقي من إدراك وتذوق حين يعمد الشاعر إلى إفراغ أجزاء من النص وتخويل المتلقي بتكملة ما نقص، كما يسهم الحذف في تخفيف العبء اللفظي على التركيب، وفي فتح المجال لأي إضافات يراها المتلقي أكثر جمالية من البنى اللفظية المذكورة.

وفي الحذف ارتقاء بلغة الشاعر عن التعبير الرتيب الذي يجعل كم الألفاظ موازيًا لكم المعاني.

ولذلك غدا الحذف - والمقصود به الاختياري لا الواجب الذي تفرضه

(٢) انظر : السابق ، صــ٣٦-٣٧، النحو العربي والدرس الحديث ، د . عبده الراجحي ، دار النهضة العربية ، ١٤٠٩م ، د . ط ، صــ١٤٠ .

<sup>(</sup>١) انظر: الثنائيات المتغايرة ، ص٥٣٥-٣٦ .

<sup>(</sup>٣) الثنائيات المتغايرة ، ص٥٥٠٠ .

<sup>(</sup>٤) الأسلوبية ، فتح الله أحمد سليمان ، دار الآداب ، القاهرة ، د . ت ، صــ١٣٩ .

قواعد النحو — من طرق الفصاحة والبيان؛ حيث (ترى به ترك الذكر أفصح من الذكر.. وتجدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق)(١).

وقد تنوع الحذف في شعر ابن الحاج على النحو الآتي:

#### ١.الحذف في الحملة الاسمية:

يقع الحذف فيها بحذف أحد ركنيها المبتدأ أو الخبر أو كليهما، على الرغم من أن وجود الجملة الاسمية يُعد من الإيجاز الذي تميزت به اللغة العربية عن كثير من اللغات التي تضطر أن تدخل فعلا مساعدًا عند ترجمة الجملة الاسمية إذا كان خبرها مفردًا، وفيما يأتي مواضع الحذف في هذه الجملة:

## أ) حذف المبتدأ:

يحذف ابن الحاج في بعض المواضع المبتدأ إذا كان معروفًا بالخبر مستقرًا له، من ذلك قوله عن النبي الله:

رسول أتى رحمة للورى على حين خافوا بواحًا بوارا<sup>(۱)</sup> حيث بدأ بالخبر الذي عُرف مبتدؤه، والتقدير: (هو رسول)؛ كي يتفرغ في بقية البيت لذكر الصفات.

وقوله أيضًا عن بني نصر:

سلالة أنصار النبي الذي له مدائح عنها أُعجز المتنبئ الذي فابن الحاج يرسل الخبر إلى المتلقي متيقنا إنه قد رسخ لديه المبتدأ الذي يلائمه؛ فلا حاجة لذكره، وتقديره: (هم سلالة ..)

وذِكر المبتدأ له دلالة تأكيد، لكن ابن الحاج يذكر الخبر، ويترك المبتدأ من باب أنه متيقنٌ مستقرٌ لديه ولدى المتلقي، فلا حاجة للتأكيد،

<sup>(</sup>۱) دلائل الإعجاز، عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني(٤٧١هــ)، تعليق وشرح : محمد عبد المنعم خفاجي ، مكتبة القاهرة ، ط١، ١٩٦٩م ، صــ١٧٠ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ١٠٢ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ ٣٩ .

ويعامل الشاعر بعض ما يدعي من صفات للممدوح معاملة الخبر الراسخ، كقوله:

كريمُ له في سر يعربَ مفخر وبيت علا حجت إليه المناقبُ (۱) حتى الأخبار التي فيها مبالغة تجاوزت الواقع جعلها من الراسخ الذي عُرف به الممدوح، ولم تعد بحاجة إلى ذكر من تُنسب إليه كقوله: أجلّ ملوك الأرض ذاتًا ومنصبا وأكرم مأمول له الخلق تلجأُ (۱) وقوله:

إمام أطاع الشرقُ والغربُ أمره وليس لأمر شاءه الله من ردِّ (۱) ففي البيت الأول مبالغة جاوزت حد المعتقد الديني وفي الثاني مبالغة خالفت الواقع التاريخي.

ويصدق على حذف المبتدأ في المواضع السابقة وفي الأمثلة الآتية أنه سبيل إلى الخلوص السريع للمدح.

وفيه نقلٌ للمتلقي من قارئ متقطع عابر، يستقبل نصًا قابلا للتجزئة في تراكيبه إلى قارئ متفاعل، يجد مساحات أخلاها الشاعر؛ كي يسعى لملئها وفق تأمله، وذلك بالتقليل من بروز الضمائر والإشارات؛ ليكون مرجع الإخبار في النص مبتدأ عام مترسيّخ لدى المتلقي.

كما أن البدء بمثل تلك الأخبار يبث الهيبة والتوقير للممدوح فاصة الأخبار يبث الهيبة والتوقير للممدوح فاصة إذا كانت تحمل معانى القوة والقتال، كما في قوله:

مؤيد العزم من أهل الحروب دنا وعن ربوع بني الراحات قد شحطا<sup>(ه)</sup> وقوله:

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صـــ٣٩، ووصف الشاعر للممدوح بأنه أكرم مأمول من زلل اللسان؛ فالمستحق المتفرد بهذا الوصف هو الله سبحانه.

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٨٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر الأسلوبية ، صــ ١٣٩ .

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ١٢٦ .

ضرّاب هام الضاربين الهام في جيش يروع الروم والأتراكا حامي الحقيقة لم تزل فتكاته تردي بمأزق حربها الفتّاكا(۱) فسرعة الخبر بذكره أولا وتصديره في البيت تناسب عزم الممدوح السريع على الحرب وضرباته المروعة وفتكاته المردية.

و من ذلك حديثه عن إنقاذ الممدوح، وتظهر فيه السرعة حين قال: مستنقذ العافين من أيدي الألى قد أسلموهم للردى استنقاذا<sup>(۲)</sup> و يزداد حرص الشاعر على أن يترابط النص، وأن يتواصل معه المتلقي: نتيجة عزم علم السمر في الوغى طعان العدا والدرع محكمة السرد<sup>(۳)</sup>

فقد ساق الخبر ولم يصرح بالمبتدأ الذي يقدر ب(هذه)؛ فالمبتدأ الذي يريده الشاعر أكبر من كلمة (هذه)، كأنه جعل الإنجازات كلها التي صنعها الممدوح في ميدان القتال، ووردت في الأبيات السابقة هي الأحق أن تكون هي المقدمة لهذه النتيجة، وعلى المتلقي أن يعود لتأمل تلك الإنجازات.

وفي بيت آخر أورد الشاعر الجملة الاسمية في موضع مختلف عن الأبيات السابقة التي جاءت الجملة الاسمية مُصدرة فيها، وهذا البيت هو:

أنامله يروي الورى صوب جودها فلولا دوام الري قلت السحائبُ في فقد جاءت الجملة الاسمية آخر البيت بعد "قلت "مقتصرة على الخبر: (السحائبُ)، فقد حذف المبتدأ، والتقدير (هي) التي تعود إلى أنامل الممدوح، ووقعت جملة (قلت السحائب) ممتنعة لوجود دوام الري، وهذه دلالة الحرف (لولا) (٥)؛ لذلك قد يكون عدم ذكر المبتدأ من باب عدم الاعتناء به؛ لأنه وخبره ممتنعان فلا حاجة لأن يُصرّح بما يشير إلى الممدوح لأجل خبر منفى.

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ١٢٩ .

<sup>(</sup>۲) السابق ، صــ۸۹ .

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٩٣.

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٥٤.

<sup>(</sup>٥) أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، ابن هشام الأنصاري (٧٦١هـ)، محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة المعصرية، صيدا ـ بيروت، ٢٠٤٢هـ - ٢٠٠١م، ٢١٤/٤.

كما جاء حذف المبتدأ لأجل تنسيق الجملة وإفراغها بالحذف الجائز لكى تحمل معانى متقابلة باتساق موسيقى حسن:

حياة لمظلوم وموت لظالم وبشرى لمعتد وويل لمعتد ويجيء أيضًا لغرض يخدم الصورة كما في قوله:

عروس من الفتح المبين تزينت فقامت من الرمح القويم على قد "أنا إذ يحقق البدء بالخبر (عروس) الإبهار الذهني للمتلقي الذي يُكون صورة تعبّر عن الإبهار البصري لمرأى هذه العروس، ولكي تختص كلمة الخبر (عروس) بأهم صفتين للإبهار وهما: الأنوثة والجمال، ولو ذُكر المبتدأ الذي تقديره (هي) قبل الخبر (عروس) لما اختص الخبر بذكر الأنوثة، فتصدير البيت بكلمة واحدة تجمع الدلالتين آنس للسمع وأبهر في الخيال إضافة إلى ما فيها من تعجيل لذكر المسرة "أ.

وكما ورد حذف المبتدأ في سياقات المدح فقد ورد في موضوعات أخرى كقوله في الغزل:

ورب شموس في الفلاة مطالع لهن ولكن في الحدوج مغارب وهما فقد حوى البيت وصفًا لحالين كانت عليهما النساء المتغزل بهن، وهما الطلوع في الفلاة والغروب في الحدوج، وقد حذف المبتدأ في الشطر الثاني والتقدير (ولكن هن مغارب) لبيان سرعة غروبهن بعد طلوعهن، وأن متابعة الشاعر لهن قد كانت مستمرة بحيث لا تحتاج إلى التصريح بما يشير إليهن.

أما الخبر الركن الثاني في الجملة الاسمية، فقد ورد حذفه وجوبًا تطبيقًا لقاعدة نحوية، وورد حذفه جوازًا باختيار الشاعر، وفيه تظهر الملامح

(٢) السابق ، صــ ٩٢ .

(٣) انظر في البلاغة العربية، عبد العزيز عتيق ، دار النهضة ، بيروت ، د . ت ، صـ١٢٢ .

<sup>(</sup>١) الديوان ، صــ٨٨ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ ١٤ .

الفنية والأغراض الجمالية.

فمن الحذف الواجب وقوع المبتدأ بعد لولا(١) ، كقوله :

ولولا شذاها ما غدا الروض عاطرا وما عبقت فيه الصبا والجنائب وقوله:

وَلَوْلاَ ضِياءُ الشُّهْبِ وَالْبَدْرِ فِي الدُّجَى لَمَا سَارَ مَنْ يُهْدَى وَلاَ كَانَ مَنْ يَهْدِي (") ويقدر الخبر حينئذ بـ"موجود "، ولم يكن الحذف واجبًا إلا لوضوحه والتعويل على أن مشاركة القارئ في معرفته لن تكون كبيرة عليه (١٠).

ومما يكثر حذفه خبر لا النافية للجنس حتى كان لازمًا في بعض اللهجات (٥)، فاستعمل ابن الحاج هذه التركيب محذوف الخبر في عبارات كثيرة الاستعمال، يقدر فيها الخبر بموجود مثل: (لا شك) في قوله:

ومن نال ملكًا لا ببأس ولا ندى فذاك امرؤ للملك لا شك غاصبُ (١) وفي موضع آخر:

ممنعة حتى من الطيف في الكرى فلا جفن إلا وهو للسهد صاحبُ في ومما حذفه الشاعر من الأخبار وليس بواجب قوله:

وأيُّ ملاق والخيول طوالعٌ كما أمّت الورد النعام الخواضبُ ( في ملاق الخيول طوالعٌ كما أمّت الورد النعام الخواضبُ ف ف (أيُّ): مبتدأ ، و(ملاق): أضيف إليه ، والتقدير (أي ملاق له ) أما الخبر فلم يُذكر؛ لأن المبتدأ استفهام يحمل معنى التحدي فلذلك اقتصر الكلام عليه ، وهو دليل على أن السؤال يستبعد أدنى محاولة للملاقاة والجرأة على

\_

<sup>(</sup>١) انظر: أوضح المسالك: ١٩٩/١.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صـ٩٢.

<sup>(</sup>٤) الغزل في شعر بشار بن برد دراسة أسلوبية، صــ ٢٦١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: أوضح المسالك: ٢٨/٢.

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صــ ٢٤ .

<sup>(</sup>٧) السابق ، صــ ۲ .

<sup>(</sup>٨) السابق ، صــ ٤٣ .

المواجهة؛ فهيبة الممدوح والرعب منه قد جعلت الأعداء لا يفكرون في الملاقاة عمومًا للممدوح أو لغيره خشية من أن يكون المُلاقَى هو الممدوح نفسه، فكانوا كمن سرى الرعب في أركانه؛ فشلّه عن ذلك تمامًا.

وحذف الخبر أيضًا في قوله:

أولئك أنصار النبي تزامروا فلا البخلُ مما يعرفون ولا الشحُّا إذ حذف الخبر من آخر الجملة والتقدير: (ولا الشح مما يعرفون)، لوروده مذكورًا مع مبتدأ سابق على نسق قوله تعالى: ﴿ أَكُلُهَا دَائِمٌ وَظِلُهَا ﴾ [الرعد:٣٥]، أي: ظلها دائم (٢)؛ وذلك لتكرار لفظ قد ورد وعَقله المتلقي، على الرغم من أن ابن الحاج قد كرّر المبتدأ بمعناه فقال " الشح " عطفًا على " البخل" ، وهما بمعنى واحد .

#### ٢.الحذف في الحملة الفعلية:

ظهر الحذف في تركيب الجملة الفعلية أكثر منه في الجملة الاسمية حيث تعددت مواضع حذف الفعل وأغراضه وكذلك الفاعل، وقد يحذفان معًا، كما يحذف المفعول به، فلا يُؤتى به مع أن فعله متعدًّ، ويقع ذلك في كثير على نحو يفوق الجملة الاسمية، وشعر ابن الحاج مثال على هذا، ويعود ذلك إلى ما يتسم به التركيب الفعلي من الحدوث والتجدد الذي يساعد على وجود تتابع في الأحداث بحيث يحذف الشاعر إحدى حلقاتها ويوكل تكملتها إلى المتلقي، وفيما يأتي ذكر لمواضع الحذف في الجملة الفعلية:

## أ) حذف الفعل:

يُحذف الفعل لما فيه من التحديد الزمني ماضيًا وحاضرًا ومستقبلا في تركيب لا يلائمه التقييد بزمن، وغالبًا ما يكون هذا في التركيب الفعلى

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ٧٠ .

<sup>(</sup>۲) أوضح المسالك ، ۱/ ۱۹۹ .

الذي يحتوي على المفعول المطلق وهو مصدر يدل على الحدث فإذا ذُكر معه الفعل تقيد هذا الحدث بزمن، ويعرف بذلك بدؤه وانتهاؤه؛ لذلك تأتي مواضع يجب فيها ترك ذكر الفعل أو يَحسنُ حتى يتركّز الخطاب على الحدث متصفًا بالانطلاق الزمني وغير مشار إلى بدئه أو انتهائه، ويكثر هذا في (مجال النصيحة والاستعطاف والحض والتعزية)(1).

فمن حدّف الفعل والأكتفاء بالمفعول المطلق: مصادر شائعة في اللغة العربية، قد استخدمها ابن الحاج؛ فعززت تكثيف الحدث وأوجزت التعبير كقوله:

حنانيك يا بنت الفوارس أقسمت سيوفهم ألا تزار الحبائبُ ولبيك ألفًا إن دعوت إلى الوغى وطعنًا كما ترعى الفحول الضواربُ(٢)

فقد صدر البيتين بحنانيك ولبيك وهما من المصادر المثناة التي تعرب مفعولا مطلقاً ويحذف فعلهما وجوباً فالقارئ أمام مصدرين لم يُذكر لهما فعل يعلن نشأة الحدث أو انتهاءه أو يحصرهما في زمن ماضٍ أو حاضر أو يطلبهما في زمن مستقبل، فكان للحدث شمول زمني وزاد من تكثيفه صيغة التثنية، كأن كلمة (حنانيك) تعني أن الشاعر اختار – لاستخدامه هذا التعبير – أن يقول مخاطبًا بنت الفوارس لا حاجة لأن أصرح بطلب الحنان بل لديك الحنان الواسع الدائم تلو الحنان ما يسعني، وأيضًا فإن كلمة (لبيك) تفيض بتعبيرها الموجز عن شعور أوسع، كأن الشاعر يقول – وفق المقام الذي يدل عليه البيت – (لدي تلبية لما تريدين وهي موجودة دائمة قد تضاعفت).

ومما استخدمه الشاعر من المفاعيل المطلقة بلا فعل: كلمة (ويح) التي لا

<sup>(</sup>١) الأسلوبية ، صــ١٥٢ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر أوضح المسالك ٣/٥٠١ . ١٠٨

فعل لها(١) في قوله:

طلبت لدى أفعاله خفض عيشتي فقال أفي الأفعال – ويحك – من خفض ويُلحظ أن الاقتصار في التركيب الفعلي على (ويحك) يماثل الصراخ الانفعالى المعبر عن الغضب والاستهجان.

ويجيء المفعول المطلق وحده مؤديًا غرض الدعاء في رثائه لخاله:

عفاء لدنيا تخدع المرء بالمنى كما يخدع الهيم اللواغيب آلها وتبا لها تبا مدى الدهر عيشة يعود إلى النقص المليم كمالها(")

حيث يدعو الشاعر على الدنيا بالزوال والاندثار والهلاك، وإذا ورد المصدر للدعاء حُذف فعله على خلاف في الحكم (ئ)، لكن الشاعر اختار التركيب على هذا النحو للتركيز على الحدث الذي يدعو أن يقع للدنيا، كأنه يريده واسعًا؛ فلم يحدد زمنه بذكر فعله، ويريده سريعًا؛ إذ ذكره وصدر به البيت دون أن يقدم شيئا عليه، إضافة إلى ثقته بما يدعو ؛ لأن المفعول المطلق الأصل في غرضه التأكيد، وفي الحذف انصراف عن طلب الحدث إلى تأكيده.

ويفتتح ابن الحاج قصيدة في تهنئة الغنى بالله بمولوده بقوله:

بشرى كما طلع الصباح الأبلجُ وأتى البطاح نسيمها المتأرجُ فصدر القصيدة بالمصدر محققًا براعة الاستهلال لمّا ابتدأ باللفظ الذي تتشرح له نفس الممدوح، على نحو لم يقيّد البشرى، ولذلك احتملت أكثر من إعراب منها: أن تكون مفعولا مطلقا لفعل تقديره: (أبشر)، أو فاعلا لفعل تقديره: (أتت)، أو تكون من الجُمل الاسمية؛ فتعرب خبرًا لمبتدأ لفعل تقديره: (هذه بشرى).

<sup>(</sup>١) السابق: ٢/٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ١٧٦ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) انظر : أوضح المسالك ، ٢ / ١٩٠ – ١٩٧ .

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صـ٧٥ .

ولا شك أن تعدد القراءات الإعرابية لهذا المصدر تزيد في سعة الدلالة وتحوي فيضًا شعوريًا، وتدفع القارئ إلى استمرار التأمل ليعرف ما وراء هذه البشرى عندما لم يتقدمها شيء، وقد وجد القارئ بقية المطلع والأبيات السبعة التي تليها في وصف البشرى.

ويُكتفى في مواضع أخرى بالمفعول به في أسلوب التحذير، واختار ابن الحاج التركيب الذي يجب فيه حذف الفعل حين بدأ برإياك) في قوله: وإياك والتغرير بالنفس إن رمت بأسهم مكحول اللحاظ الكواعب وفي الاقتصار على ذكر المُحذَّر: (إياك)، والمحذَّر منه: (التغرير بالنفس) دلالة على شدة الضرر، وأن المخاطب يوشك أن يقع فيه، كما أن الحذف يسرع في تنبيه المخاطب للضرر الذي يقاربه.

ويرد حذف الفعل جوازًا مع الإبقاء على المفعول، وذلك في البيت التالي عن شفاء أبى عنان المرينى:

وقل لمن وافى بشيرًا (نفوسنا) فما هي إلا بعض ما أنت واهب وقل لمن وافى بشيرًا (نفوسنا)، والتقدير: (خذ حيث طلب أن يُقال للبشير بشفاء أبي عنان: (نفوسنا)، والتقدير: (خذ نفوسنا) على أنها بشارة؛ فحذف الفعل ليدل على أن إجابته للبشير جاءت تلقائية سريعة دون تحضير ذهني وتفكير في اختيار البشارة؛ ليؤكّد شدة المحبة للممدوح والتوق إلى شفائه واسترخاص النفوس فرحًا بسلامته، وفي الحذف أيضًا تقريب لصورة تقديم البشارة من الواقع الذي يُغني تقديمها بمد اليد بها إلى البشير عن النطق بفعل الطلب، فلا يقال خذ أو أمسك بل غالبًا يقال : (بشارتك أو هديتك ..)، وفيها دلالة على أنها قد استقرت في ملكه، وصارت حقًا له .

ويظهر حذف الفعل في بعض أساليب الاستفهام وفي مقامات الفداء .

<sup>(</sup>١) انظر : أوضح المسالك ، ٤ /٧١ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ١٤ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صـــ ٤٤ .

فمن الحذف ما يكون بعد أداة الاستفهام كي تبقى وحدها في تركيب جملة الاستفهام لتعبّر عن شدة الحيرة في عقل الشاعر واستبعاد الظفر بالإجابة الشافية، وذلك في الأمثلة التالية من قول الشاعر في موضعين مختلفين:

آليت لا أنسى تذكرهم أنى ولست بزائل الحبّ (الله وما الصبر بعد البين إلا تعلة وأنى وقد ضاقت علي المذاهب وما الصبر بعد البين إلا تعلة وأنى وقد ضاقت علي المذاهب فقد أورد اسم الاستفهام (أنّى)، وحَذَفَ الفعل الذي يُسأل عنه، والتقدير في البيت الأول (أنّى أنسى)، وفي البيت الثاني (أنّى أصبر)؛ فحذف الفعل اكتفاء بأنه مفهوم من الأشطر الأولى، ومن ثم يصرف الطاقة الصوتية في النطق بالاستفهام وحده دلالة على شدة الانفعال، وكان التركيب بتلك الصورة متوافقًا مع الغرض الذاتي للبيتين، فالبيت الأول في الرثاء والثاني في الغرض الذاتي للبيتين، فالبيت الأول في الرثاء والثاني في الغرض الذاتي المنافل في الرثاء والثاني في الغرض الذاتي المنافذ ا

كما حذف ابن الحاج الفعل بعد اسم الاستفهام (كيف) في قوله: ولي بعدك التأبين جهد مقصر دعته القوافي لو أبيح وصالها وكيف وأفكاري عن الشعر أجفلت كما أجفلت وسط الفلاة رئالها" وهذا المثال مماثل لما سبق من أنه قيل في غرض ذاتي وهو هنا رثاء خاله، وفيه يقر بأنه في التأبين قد قصر، وأن القوافي لم تبح له أن يواصل في التأبين، وكيف يواصل وأفكاره قد توقفت عن الشعر! فأورد الاستفهام مكتفيًا بالأداة فقط دلالة على استحالة وقوع المستفهم عنه حتى مجرد التلفظ به، والتقدير: (كيف لا أقصر وأفكاري . . . أجفلت . .)، وهو أسلوب ورد في قوله تعالى مخاطبًا المؤمنين عن معاهدة المشركين : ﴿كُيْفَ

(١) السابق ، صــ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ ٤١ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٥٣١ .

وَإِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لاَ يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلاَّ وَلاَ ذِمَّةً ﴾[التوبة: ٨]، ففي هذا الاستفهام استبعاد لوقوعه ('' .

وفي أسلوب الفداء يأتي ابن الحاج بالمُفدى به دون ذكر الفعل فيقول (بأبي)، والتقدير (أفدي بأبي)؛ وذلك للفت الانتباه إلى عظمة ما يفدي به خاصة أن ابن الحاج يُسبقه بأداة النداء (يا) إشارة إلى استعداده لهذا الفداء، ولأجل تبليغه إلى المفدى، ومن أمثلته قوله في عدة مواضع:

ويا بأبي حسناء من غنج طرفها هو الداء لكن من مراشفها الدوا<sup>(۲)</sup> ويا بأبي من آل كعب كواعب متى شئن إحداثًا لوجدي يحدث<sup>(۳)</sup> ويا بأبي منهن حسناء لحظها له جانب يخشى وللسيف جانب<sup>(2)</sup>

ومما اكتفى به ابن الحاج عن الفعل : الحال في تركيب معروف وهو قوله : هنيئًا ، وتقديره: (ثبت لك هنيئًا)<sup>®</sup>.

هنيئًا - أمير المسلمين - بمقدم سعيد حوى من بهجة الحسن ما حوى (٢) والإتيان بالحال (هنيئًا) بلا فعل يعد توافقًا مع العرف اللغوي، ولا يمكن عدّه صوغًا إبداعيًا؛ إذ لا جدّة فيه.

ويُلحظ في جميع التراكيب الفعلية السابقة التي مُثِل بها على حذف الفعل أن الفاعل قد حذف معه، ولم يحذف الفعل فقط إلا في القليل ، من ذلك :

وتأبى العلا إلا السماحة والندى وسرُّ التقى إلا البقاء على العهد (٧)

<sup>(</sup>۱) انظر : الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري(۸۳هـــ)، تحقيق : عادل أحمد عبد الموجود وآخرين ، مكتبة العبيكان ، ط۱ ، ۱۶۱۸هـــ ، ۳ / ۱۷.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صـ٤٥ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ ١٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر: أوضح المسالك، ٣١٤/٢

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صـ٢١٦ .

<sup>(</sup>٧) السابق ، صـ٩٢ .

والتقدير كما يتضح: ( ويأبي سر التقي) .

وقوله:

وجئت بأسرى ضاقت الأرض عنهم فما نهض الوادي بهم لا ولا السفح(۱) أي: (ما نهض السفح)، والعطف على ما سبق يوضّح الفعل للمتلقى،

فلذلك حذفه لكي يفرغ الشاعر لتوظيف بنى لفظية أكثر أهمية وأثرًا في التعبير.

كما أن الأفعال السابقة التي حذفت كلها تامة، ولم يقع الحذف لفعل ناقص إلا نادرًا ، ومن ذلك :

وخير السلاطين الذين هم هم إذا الطعن عن ورد الحياة محلئ معلى معلى الشرطية فعلا ولو حيث يشترط جمهور النحويين أن يكون ما بعد إذا الشرطية فعلا ولو مقدرًا، والتقدير هنا بكان الناقصة واسمها ضمير الشأن والجملة المذكورة بعد "إذا" هي خبرها أن ولعل الشاعر أراد أن يأتي لفظ الطعن مفاجئًا وسريعًا كما هي صورته في الواقع.

وربما أن القافية وضيق النظم على الشاعر قد جعله يحذف الفعل على نحو شذّ عن القواعد النحوية في قوله يصف الجذع الذي حنّ للنبي في التزاما ولو أورق الجذع من فرحة لأورق لما رآه التزاما ولكنه في جنان الخلود سيورق حتى يعود إلى ما أن فاخر البيت الثاني المفترض أن يكون (إلى ما كان)، لكن روي الميم وضيق النظم جعله يحذف الفعل (كان).

## ب) حذف الفاعل:

مضى عند الكلام على حذف الفعل أن الغالب أن الفاعل يُحذف معه،

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٩٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صـ ٠٤ .

<sup>(</sup>٣) أوضح المسالك ، ٣ / ١١٤ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٨٤١ .

والكلام هنا على حذف الفاعل وحده، وسأورد أمثلة على التراكيب التي ذُكر فيها الفعل دون الفاعل، والفعل حينئذٍ على ضربين:

الضرب الأول : أن تبقى صيغته على حالها بلا بناء للمجهول، وهذا قليل في اللغة (١) لكنه ورد في شعر ابن الحاج في مواضع قليلة :

لك الله يا خير الملوك وخير من تَحِنّ له حتى العِتاقُ الشوازبُ فتركّز فالفعل (تحن) لم يذكر فاعله، وليس له مرجع مذكور، فتركّز التركيب حول الحنين دون تحديد جهته التي صدر منها محققًا بذلك العموم، ويبدو أن الشاعر قد ازور عن اختيار العتاق للفاعلية، كأن أصل التركيب: (تحنّ له العتاق)؛ لكن رأى أن هذا ليس مما يُمدح به؛ فالعتاق تحن لأبنائها أيضًا، فيوصف الممدوح حينئذ بصفة مشتركة معها، فاستعان الشاعر بـ"حتى" وأدخلها على " العتاق"، و "حتى" هنا عاطفة، وتدل على غاية في دنو أو علو وما بعدها جزء مما قبلها (ت)، فحُولت (العتاق) من الفاعلية الكاملة إلى أن تكون جزءًا معطوفًا على الفاعل المحذوف (أ)، دلالة على أن الجميع يحنّ للممدوح حتى العتاق، ففرقٌ بين تركيب: (تحن العتاق) و(تحن حتى العتاق) من حيث الشمول والمعنى اللائق بالمدح.

ومن المواضع:

أدام له حكم الخلافة في الورى إلى أن يبيح النفخ في الصور نافخُ (٥) حيث يدعو بدوام حكم الممدوح ولم يذكر الفاعل الذي توجّه إليه

فإن كان لا يُرضيك حتى تردّني إلى قطريٌّ لا إخالك راضيا

انظر :أوضح لسالك، ٨١/٢ .

<sup>.</sup>  $\Lambda \tau - \Lambda \cdot / \tau$  ، انظر : أوضح المسالك ،  $\tau / \tau \sim \Lambda$  .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام الأنصاري (٢٦١هـــ)، المكتبة العصرية، صيدا ـــ بيروت، ٢٢٧هـــ - ٢٠٠١م، ٢٢٧١ .

<sup>(</sup>٤) ولهذا أمثال من شواهد النحو، كقول أحدهم:

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ٥٧ .

بالدعاء وهو الله ـ سبحانه ـ، ولم يبنِ الفعل للمجهول فيجعله (أديم)، ومرجع(أدام) في مثل هذا الحذف عند النحويين (ما دل عليه الكلام أو الحال)<sup>(۱)</sup>، وحال الدعاء عند المسلمين يستلزم أن يكون التوجه فيه إلى الله، فاكتفى ابن الحاج به عن التلفظ.

## الضرب الثاني:

أن يُبنى الفعل للمجهول، فتتغير صيغته ويحل محل الفاعل نائبُه، ويكون التركيب اللغوي والتصوير الفني الناجم عنه مكتفيًا بوقوع الفعل وما تدل عليه الملحقات ـ إن وجدت ـ من أثر في المفعول به، أو الظرف الذي حصل فيه الفعل في المفعول فيه، والتأكيد والنوع والعدد في المفعول المطلق، والعلة في المفعول المجله ...

ففي قوله:

وما اصطباري وقد زُمّت رحائلهم وللترحل حادي العيس قد نشطا" لا تجد في الصورة سوى الرحال مزمومة، ولم تشمل صورة من يزمها، أو بمعنى آخر اختار الشاعر صورة أثر الفعل، ولم يأت بصورة تعبّر عن نشأة الفعل، وهذا قد يكون هو الاتجاه الأساس لتوظيف البناء للمجهول في الشعر.

وتوجد أغراض أخرى متنوعة وردت في شعر ابن الحاج، لكن لم يتضح مثال على الغرض الرئيس، والذي كان سبب التسمية بالمجهول، وهو جهالة الفاعل<sup>(7)</sup> إلا ما كان من الغرض السابق الذي لا يظهر فيه الفاعل في الصورة الفنية، وهو اهتمام بالصورة وقد اكتملت أكثر من كونه جهالةً بمن أنشأها، ومن ذلك تصويره لنار مُضاءة:

(٣) انظر: شرح الحدود النحوية، صـ٣٣٨.

<sup>(</sup>١) أوضع المسالك ، ٢ / ٨١ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ١٢٤ .

ممنع رُفعت بعلو هضابه نار تضيء بجنج ليل دامس (۱۱ فعت على عالي الهضاب، وليست فالصورة تقتصر على النار مضاءة مرفوعة على عالي الهضاب، وليست معنية بتصوير رفعها وإيقادها .

والفاعل مع كونه عمدة في التركيب الفعلي قد يكون في مواضع ليس ذا أهمية (٢)، ولا حاجة لتحديده بل الأفضل إطلاق الفعل من أي جهة كانت، وغالبًا ما يكون هذا إذا كان الفاعل كلمة عامة مثل: (الناس، الخَلْق، أَحَد). كقوله:

ولو كان يُعطى قدر علياه خدمة لقلّ له في الخادمين الكواكبُ وأعلم علمًا خالط القلب إنه لأكرم من تُرجى لديه المواهب<sup>(7)</sup> فالفعلان (يُعطى و تُرجى) يقصد صدروهما من عامة الناس ولذلك استغنى عن الفاعل وبنى الفعل للمجهول.

وأحيانًا تكفي شهرة الفاعل (٤) واليقين بأن هذا الفِعل فِعلُه عن ذكره، ومن ذلك قول ابن الحاج:

وما خُلق الإنسان مثلي عالمًا ولكن أفادته العلومَ التجاربُ<sup>(۵)</sup> والأصل: (خَلَق الله الإنسان) لكن أكتفى بالشهرة عن الذكر.

وقد يحذف الفاعل لأنه مسلوب الإرادة إذا فعل الفعل مجبرًا ، كقوله مستفهمًا منكرًا للتقليد الشعرى :

أكل مديح بالتغزّل يُبدأ ألا إن مثلي إن تغزّل مخطئُ (۱) فالأصل (يبدأ الشاعر المدح بالتغزل) إلا أنه حذف الفاعل وبنى الفعل للمجهول، كأن صنيع الشاعر هذا ليس من فعله واختياره، وإنما هو شيء

(٢) انظر: في البلاغة العربية ، صــ٥١٢.

<sup>(</sup>١) الديوان ، صــ٧٠٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: في البلاغة العربية ، صــ١٢٤ .

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) السابق ، صــ٣٩ .

أملته الأعراف والتقاليد الشعرية، إضافة إلى أن ترك ذكر الشاعر في التركيب يلمح إلى نفي الشاعرية عنه ما دام مقلدًا وتاركًا للاستهلال الأهم والأحق وهو المدح، على الرغم من أن ابن الحاج قد وقع في هذا في أغلب مدائحه.

ويظهر التشويق<sup>(۱)</sup> إلى معرفة الفاعل واستخلاصه من النص غرضًا إلى حذفه لتعزيز التلقي الإيجابي للتركيب؛ حيث يُعمل القارئ تأمله؛ ليصل إلى الفاعل، ومن ذلك:

وقد يدرك الإنسان ما لم يكن له براج ويُعطى فوق ما نال من قصد كما أُوْسِع القومُ الذين حوتهمُ قسنطينة جودًا ورفدًا على رفْدِ أنابوا لمولانا الخليفة فارس ففازوا بنيل السعد والعيشة الرغد(")

والشاهد من الأبيات قوله (أُوسِع القومُ) في البيت الثاني وقد سيق البيت الأول والثالث كي يتجلى المعنى الذي احتوى التركيب الفعلي الذي بُني فعله للمجهول، ومن خلاله يستنتج القارئ الفاعل الذي أُوْسع أهل قسنطينة جودًا وهو فارس المريني.

وفي الحذف أحيانًا تحويل للمحذوف عن الفاعلية إلى ما هو أهم منها وأقوى أثرًا وهو السببية، كقوله:

هنيئًا فقد صح الإمام الذي به ثُفلً السيوفُ المرهفات القواضب " فالمبني للمجهول (تُفل)، ويتضح أن فاعله هو "الإمام" الممدوح؛ فالأصل (يَفُلّ الإمامُ السيوفَ)، لكن الشاعر حوّل "الإمام" من فاعل للفعل: "تُفلّ" الله سبب له، إذ حذف الفاعل وبنى فعله للمجهول، وأدخل باء السببية على ضميره فقال (به تُفلّ)، والسببية أشمل من الفاعلية؛ لأنها تشمل كل شيء أدّى إلى تنفيذ الفعل سواءً أكان مباشرًا أم غير مباشر إما بالتوجيه أو

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صـ٩٢ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ ٤٤ .

التخطيط أو تدريب المقاتلين أو تكوين الجيش أو إعداد العدة والعتاد، وفي السببية دلالة على إمكانية استمرار الفعل وتكرره؛ لأنها سبب في وقوعه وطريق إلى تحقيقه، أما الفاعلية فلا تضمن ذلك، ومن أمثلته أفعال ووقائع جُعل الممدوح سببًا فيها؛ حيث قال ابن الحاج:

أقاصده، بشراك وانزل بسرحه به السعد يرقى والمافع تُرقأُ<sup>(۱)</sup> فبسبب الممدوح يصعد إلى السعد وترقأ المدامع.

وقد سلك الشاعر هذا التحويل في التركيب في أبيات متوالية :

وإمارة تضفي عليه حلّة بين المعارف والعلوم تُدبّجُ ووراثه لخلافة نصرية بنفائس الذكر الجميل تُتوَّج ووراثه ندلسا سعود لم يكن إلا بها الكرب الشداد تُفرَّجُ فلاقوافي (تُدبّجُ ، تُتوّج ، تُفرَّج) حوّلت فواعلها إلى أسباب، ولأجل ذلك بنيت للمجهول، والأصل: (تُدبّج يدُ المعارف والعلوم حلّة الإمارة، وتتوّج نفائسُ الذكر الجميل الخلافة ... وتُفرِّج السعودُ الكرب).

والغالب في هذا التحويل استخدام باء السببية، وورد تركيب استخدم الشاعر فيه جملة الحال المصاحبة للفعل:

حليم ولكن حلمه بعد قدرة أتيحت له والسيف بالدم خاضب (۱) ف (أتيحت) مبني للمجهول، والشيء الذي أتاح القدرة للممدوح هو مفهوم من قوله: (والسيف بالدم خاضب)، ولم يجعله فاعلا، بل أتى به جملة حالية، تيسر من خلالها تصوير رحب حوى تشكيلا فنيا للحرب.

ويعد ما سبق من دواع لحذف الفاعل أمورًا معنوية، وتوجد على قلة دواع لفظية: أهمها وأكثرها ظهورًا وأقربها إلى التشكيل الفني للنص غرض الإيجاز؛ فقد يضيق النظم ولا يتسع بجلّ أجزاء التركيب، فيكون الحذف

(٢) السابق ، صـ۸٥ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٠٤ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٣٤ .

سبيلا إلى اختصاره، ويظهر غرض الإيجاز متداخلا مع بعض الأغراض المعنوية السالفة، كأن يكون الفاعل مشهورًا أولا أهمية لذكره.

ومن المواضع لغرض الإيجاز<sup>(۱)</sup> أن يحذف الفاعل إذا كان مشتقًا من أحد أجزاء التركيب، فتُختصر الألفاظ لدلالة بعضها على بعض، ففي قوله: شفاء أمير المؤمنين وإنّه لأكرم من <u>تُحدى</u> إليه الركائب<sup>(۱)</sup> فالفاعل المقدر (الحادي) مشتق من فعله المذكور (تُحدى)، ولا فاعل يقدر سواه، وقوله:

لي المدح يُروى منذ كنت كأنما تصورت مدحًا للورى وثناء (") يقصد الشاعر ب"يُروى": (يرويه الرواي)، فترك الشاعر ذكره لدلالة الفعل عليه من حيث الصلة الصرفية.

ويقل الاشتقاق من غير الفعل، وقد جاء الفاعل المحذوف مقدرًا من اشتقاق المفعول به في قوله:

حنانيك يا بنت الفوارس أقسمت سيوفهم ألا تُزار الحبائب<sup>(1)</sup> فتقدير الفاعل: (المحبّون)؛ لأنه اسم الفاعل من المفعول به (الحبائب)، والأصل: يزور المحبون الحبائب، وكأن أولاء المانعين للزيارة منعتهم الغيرة من التصريح بالفاعل مع إقرارهم بوجود من يحب تلك النسوة.

ومن الأغراض اللفظية: ما اقتضت القافية حذفه (٥) كحذف الفاعل؛ ليكون المفعول به نائبًا له، فيُرفع، وتكون حركة الرفع هي الأنسب للقافية: وغيد يغادرن القلوب ذوائبًا إذا جُرّرت زهوا لهن ذوائبُ(١)

فلولا بناء (جُرّرت) للمجهول لكانت القافية (ذوائبا).

<sup>(</sup>١) في البلاغة العربية ، صــ٧١ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ ٠ ٤ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٢٤ .

<sup>(</sup>٥) في البلاغة العربية ، صــ١٢٤ .

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صــ ١٤ .

## ج) حذف المفعول به:

ثمة تراكيب فعلية كان الفعل فيها متعديًا لكنه أستعمل لازمًا، فلم يذكر له مفعول به، ويراد تعميم الفعل(١) دون تقييد لأثره في جهة معينة، ومن ذلك قوله:

ولبيك ألفا إن دعوت إلى الوغى وطعنًا كما ترعى الفحول الضوارب<sup>(۱)</sup> فالفعل (دعوت) متعد لم يُحدد له مفعول به، أي لم تُذكر الجهة المدعوة إلى الحرب؛ وذلك ليبيّن الشاعر أنه مستعد حتى لو لم توجّه الدعوة إليه.

د) حذف الحال: ورد في إحدى المواضع تركيب يستلزم وجود الحال، وقد ساعد على استنتاجه سياق العبارة، وهو قوله:

وكم من مديح عاد بالسُؤل والمنى فأضحت به نار الصبابة تطفأ<sup>(\*)</sup> فالسؤل والمنى لا بد لهما في وصف يبيّن حالهما التي جعلت نار الصبابة تُطفأ، فالتقدير: (كم من مديح عاد بالسؤل والمنى متحققين) إذ إن تحقق السؤل والمنى هو الذي يريده الشاعر ويرتجيه من المديح.

## هـ) الحذف في أسلوب النداء والاستغاثة:

تكاد لا تخلو قصائد ابن الحاج من أسلوب النداء، كما هو ديدن الشعراء في حوارهم مع الأحبة وتفاعلهم مع الطبيعة ورجائهم من الممدوحين، ويُلحظ وجود الحذف في هذا الأسلوب خاصة حذف أداة النداء، كقوله:

مولاي قد خلدّت فيك مدائحا فامنن وخذها كيف شئت بقوة ('') وفي قوله في البيتين الآتيين:

هنيئًا أمير المسلمين بمقدم سعيدٍ حوى من بهجة الحسن ماحوى (٥)

<sup>(</sup>١) في البلاغة العربية ، صـ٧٦١.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صـ٥٢ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صـ٢١٢.

خليليّ هل من وقفة دون رامة فأشكو بشح الشيح والبان والرندِ (۱) وفي ترك الأداة دلالة على قرب المنادى (۲) ، وأنه منصت لا يحتاج إلى تنبيه .

ويُحذف أحيانًا المنادى وتبقى الأداة؛ فلا تعد للنداء بل للتنبيه عند بعض النحويين<sup>(۱)</sup>، وهي من الناحية الشعرية تعد يأسًا من الشاعر في وجود من يلبي نداءه كقوله:

ويا بأبي حسناء من غنج طرفها هو الداء ولكن في مراشفها الدوا<sup>(3)</sup> وغدا خليلي بعده برح الأسى يا ليتني لم أتخذه خليلا<sup>(6)</sup> ومن الحذف في النداء: الترخيم، وهو حذف آخر المنادى<sup>(7)</sup>، والوارد منه لدى ابن الحاج كان تقليديًا، وهو كلمة (يا صاح) أى: (يا صاحب):

يَا صَاحِ لُذْ بِجَنَابِهِ تُعْطَى المُنَى وَالعَاذِلاَتُ عَلَى التَّغَرُّبِ عَاصِ ( ) والحذف في أسلوب الاستغاثة يمس المستغاث له فلا يُذكر، وإنما يُذكر المتسغاث به فقط، وفي هذا رمز إلى هلاك المستغاث له ( ) حقوله :

و عذري منها سنة شاعرية بها الهزل يا لله بالجد يهزأ<sup>(1)</sup> فالمستغاث له وفق مفهوم النص: (الشعر)، والأصل (يا لله للشعر)، لكنه حذف (للشعر) دلالة على هلاك الشعر بسبب التقاليد المفروضة على مطالعه. وقال أبضًا:

ولم أر – يا لُلقوم – غير مُصابه سواءٌ به قحطان أو آل عدنان(۱۰۰)

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ٩٢ .

<sup>(</sup>٣) أوضح المسالك ، ٩/٤ ، حاشية : ٢ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٩٠٠ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ٧١٣ .

<sup>(</sup>٦) أوضح المسالك ، ٢/٤ .

<sup>(</sup>٧) الديوان ، صــ ١٧١.

<sup>(</sup>٨) الأسلوبية ، صــ١٦٥ .

<sup>(</sup>٩) الديوان ، صــ ٣٩.

<sup>(</sup>۱۰) السابق ، صــ١٦٠ .

وقد كان المستغاث له هالكًا إذ المقصود خاله الذي يرثيه.

### ٣. حذف الجمل:

يُستغنى عن بعض الجُمَل التي تكون متوقعة وراسخة لدى المتلقي وغالبًا ما تكون تلك الجُمَل واقعة بين جملتين: أولاهما سبب والأخرى نتيجة؛ فلا يحتاج إلى ذكر المراحل بينهما، كقوله عن النبي :

ولما دعا الله جاد سحاب بودق تخلل منها رُكاما<sup>(۱)</sup> فالأصل وفق حذافير المعنى: (ولما دعا الله أن ينزلَ المطرَ استجاب الله الدعاء، فأمر بالمطر، فجاد السحاب).

ويعد هذا من إيجاز الحذف (٢).

ومن حذف الجُمَل ما يكون بطريقة الاحتباك الذي يقع في الجمل المتقابلة وهو: (أن يُحذف من الأول ما أُثبت نظيره في الثاني، وفي الثاني ما أثبت نظيره في الأول)<sup>(3)</sup>، ويسمّى الحذف المقابلي<sup>(3)</sup>، ومثاله في شعر ابن الحاج قوله:

نوب تجمّع بالعشي ضيوفه ويفرّق الغارات عند الضحوة فطاهر البيت أنه من فن المقابلة أحد فنون البديع، ولكن إذا نُظر إلى البيت بدقة فسيظهر أن التقابل ليس تامًا بين الألفاظ المذكورة كلها؛ فالشطر الأول الذي يتحدث عن صفة الكرم في الممدوح ذَكر الفئة التي تتلقى هذه الصفة وهم الضيوف، أما الشطر الثاني الذي يتناول صفة الشجاعة فلم يذكر الفئة التي تتلقى إغارات الممدوح، والمقصود بهم

(٢) في البلاغة العربية ، ١٧٨ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن، بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (٩٤هـ)، تحقيق : مصطفى عبد القادر عطاء ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١، ١٤٠٨ ، صــــــــــــــــ .

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ ٤٩ .

الأعداء، لكنه في هذا الشطر ذكر ما يُقدّم لهم وهو (الغارات)، ولم يذكر ما يقابله فيما يُقدم للضيوف من (قِرى)، وفي الجدول الآتي بيان للمتقابل بين الشطرين المذكور منه والمحذوف الذي رمزتُ إليه بهذه العلامة"×":

| الشطر الثاني                                | الشطر الأول     |                 |
|---------------------------------------------|-----------------|-----------------|
| الشجاعة                                     | الكرم           | الصفة           |
| الضحوة                                      | العشي           | الوقت           |
| ×(الأعداء)                                  | الضيوف          | المتلقي         |
| الغارات                                     | × (القِرى)      | ما يقدم للمتلقي |
| <ul> <li>(اعتداء الأعداء وخطرهم)</li> </ul> | تجمّع الضيوف    | مثير الصفة      |
| يُفرِق الغارات                              | ×(تقديم القِرى) | استجابة الممدوح |

ويُلحظ من خلال الجدول إضافة إلى ما سبقه أن الشاعر ذكر مثير الكرم ( تجمع ضيوفه)، ولم يذكر مثير الشجاعة؛ دلالة على اعتياد الممدوح خوض مجالاتها دون حاجة إلى ما يثيره، ولأن الوضع آنذاك في الأندلس غير مستقر والمواجهات العسكرية مستمرة، ثم إن الشاعر أغفل استجابة الممدوح لمثير الكرم، وذكر استجابته لمثير الشجاعة، ولعل التعبير برضيوفه) كفيل بفهم المقصود، فالضيافة لها حقوقها التي يقوم بها الممدوح، أما ذكر (الغارات) فالنص عليها مهم؛ لأن الأندلس آنذاك أحوج ما تكون إلى من يدافع عن بقية أراضيها.

## ثانيا: التقديم والتأخير:

للجملة ترتيب يمثل الأصل النحوي ويعد من المستوى العادي والنمطي للغة يقابله المستوى الفني (١) الذي من أوجهه التبديل بين رُتَب الكلمات؛ فيكون

(١) انظر : نظرية اللغة في النقد العربي ، د : عبد الحكيم راضي ، مكتبة الخانجي ، مصر ، د . ت ، صــ ٢٤ .

فيه العدول عن النمط التقليدي ( بمثابة منبهات فنية يعمد إليها المبدع ليخلق صورة فنية متميزة )(۱)، كما ( يمثل نوعًا من الخروج عن اللغة النفعية إلى الإبداعية)(۲)؛ فالنظام النمطي أو اللغة النفعية يكون الغرض منها إيصال المعنى بالتراكيب الدائرة على الألسن، أما المبدع فيعيد رصف مفردات مخزونه اللغوي وفق ما يناسب السياق ولأجل إضافة دلالية تقتضيها الحال.

وسأدرس هذه الظاهرة الأسلوبية من جانبين، هما:

## ١. التقديم والتأخير في الجملة الاسمية:

الأصل في الجملة الاسمية أن يتقدم المبتدأ ويتأخر الخبر، ويأتي في شعر ابن الحاج ما خالف الأصل في تراكيب تمثّل انزياحًا عن الأصل النحوي إلى السبك البلاغي الذي يعيد توجيه المعنى وفق أغراض منها: أن تقديم ما حقه التأخير من طرق القصر (")، ففي قوله عن الغني بالله في موضعين من شعره

له الغارة الشعواء تطمس بعدها فراغٍ على حكم الظبا ومثاغ<sup>(1)</sup> له الهضبة الشماء في آل يعرب وبحبوحة المجد المؤثل في الأزد<sup>(0)</sup>

لا يكتفي ابن الحاج بأن يصف ممدوحه بأنه صاحب غارة شعواء، وأنه قد ارتقى هضبة عالية في النسب، وأنه ذو فخر بانتمائه اليعربي، بل أثبت تلك الصفات وخصها بالغني بالله، وما أتى هذا الاختصاص إلا من خلال تقديم الخبر على المبتدأ في أوائل الأبيات، ولو صاغ الجملة صياغة تسير وفق الأصل النحوي لثبتت تلك الصفات لكن بلا اختصاص يميّز الممدوح، وذلك

(٣) انظر: في البلاغة العربية ، صـ٧٤٧ .

\_

<sup>(</sup>۱) البلاغة والأسلوبية ، د . محمد عبد المطلب ، مكتبة لبنان والشركة المصرية ، ط۱ ، ۱۹۹۶م ، صــ ۲۷۱ – (۱) البلاغة والأسلوبية ، د . محمد عبد المطلب ، مكتبة لبنان والشركة المصرية ، ط۱ ، ۱۹۹۶م ، صــ ۲۷۱ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ ٣٢٩ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ١٨٣ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ٨٦ .

القصر من قصر الصفة على الموصوف<sup>(۱)</sup>، ويعد أيضًا قصرًا إضافيًا (ادعائيًا)<sup>(۲)</sup>، وهو الغالب على مدائح الشعراء؛ إذ لا يكتفون بنعت ممدوحيهم بالحسن من الخصال بل يقصرونها عليهم بحيث لا تتجاوز إلى غيرهم، ويقابل القصر الإضافي القصر الحقيقي، ولا أثر له في مدائح ابن الحاج فيما يظهر إلا موضعا سيأتى ذكره إن شاء الله.

ومن قصر الموصوف على صفة قوله عن آل نصر:

يكن قصر الممدوحين عليهما نافيًا للمحاسن الأخرى.

من آل نصر ناصري الدين الألَى ما منهم إلا الأغر الأبلجُ" فقد قدم الخبر على المبتدأ المحصور بالاستثناء المفرغ (ئ)، فلم يكتف الشاعر بوصف آل نصر بالبياض المضيء، وإنما جعل هاتين الصفتين صفتهم الوحيدة؛ لأن مجازية الصفة تفسر "الأغر" بمعنى (كريم الأفعال واضحها)(٥)، و"الأبلج" صفة خُلْقية وخُلُقية؛ إذ يقال: (للرجل الطلق الوجه ذي الكرم المعروف: أبلج) (١)؛ فلذلك أستحسن هذا التركيب لأن ابن الحاج قد قصر على الموصوف . آل نصر . صفتين شاملتين للمحاسن والفضائل، ولم

ومن تراكيب القصر التي احتوت على تقديم وتأخير ما اقتبسه ابن الحاج في البيت التالى:

وما إن نوى إلا الوفاء وإنما لكل امرئ في السر والجهر ما نوى(١٠)

(١) انظر: في البلاغة العربية ، صــ١٥١ .

(٣) الديوان ، صــ٥٩ .

<sup>(</sup>۲) السابق ، صــــ۸۱ .

<sup>(</sup>٤) الاستثناء المفرّغ: هو ما لم يذكر فيه المستثنى منه، وشرطه كون الكلام غير إيجاب، انظر : أوضح المسالك ٢٢٢/٢.

<sup>(</sup>٥) المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن على بن إسماعيل بن سيده المرسي(٢٥٨هـــ)، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م، ٣٦١/٥

<sup>(</sup>٧) الديوان ، صــ٧٠ .

فقد اقتبس الشطر الثاني من الحديث النبوي المشهور (۱)، لكن ابن الحاج قد قيد الخبر المقدّم بقوله: (في السر والجهر)، وهو تقييد غير مؤثر لم تتحدد فيه حال دون أخرى، وفي هذا التركيب تقديم للخبر (لكل امرئ) على المبتدأ (ما نوى)، وهو من قصر الموصوف (المرء) على الصفة (النية)؛ وذلك أن النية هي الأساس والسبب في اعتبار الأعمال، وابن الحاج يرى أن نية الوفاء كافية لرضا المحبوب.

ومن أغراض تقديم الخبر التتشويق<sup>(۲)</sup> إلى المبتدأ وتحفيز الذهن لمعرفته، كقوله:

ومن بينات الفوز أن ينظر العدى لما حاز من عادوه من شرف عدّ "
فالمبتدأ هو المصدر المؤول (أن ينظر)، والخبر تقدم عليه وهو: ( من بينات الفوز)؛ حتى ينتبه القارئ ليعرف ما بينات الفوز التي ستذكر؟ إضافة إلى أن غرابة المبتدأ قد جعل تأخيره أمرًا حسنًا يهيئ القارئ لاستقباله؛ فقد عُد من علامات النصر ترك العدى لينظروا إلى ما حازه خصوم الممدوح الذين سالموه، ويعد إمهال العدو من بينات الفوز عليه أمرًا مستغربًا؛ فالأقرب إلى الذهن أن يُذكر إعداد العدة وإحكام الحصار وصنع المكايد، لكن الشاعر بدأ بالخبر تمهيدًا للمبتدأ الغريب، وصاغ المبتدأ مصدرًا مؤولا بأنْ

وفي تقديم الخبر أحيانًا تعريض بآخرين، فقد عانى ابن الحاج من الحساد<sup>(٤)</sup> الذين يفسدون علاقته بالغنى بالله، فلذلك قال:

والفعل لما في الفعلية من إحياء للصورة حتى يعايشها القارئ، فيقبل بها .

ولدي حبُّ فيك لي فخر به آياته تتلى على الجلاّس(٥٠) فتقديم (لدي) أفاد اختصاصه بحب الغني بالله ونفيه عن الآخرين من

\_

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري، حديث(٥٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: في البلاغة العربية ، صــ ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صـ٩٢ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ ١٩٩

الحساد، لكنه لم يصرح بالنفي، بل ترك ذلك للتركيب، وبعد هذا البيت بأبيات قال:

وصل الذي عودتني من حرمة تنظر بذلك ما الحسود يقاسي ومن ذلك ما أفاد اختصاصه بترك الهجاء:

وما لي هجاء فاعجبن لشاعر وكاتب سر لا يقيم هجاء (۱) ومما يتقدم في الجملة الاسمية متعلقُ الخبر؛ فقد يتقدم على الجملة كلها من ذلك قوله عن معجزة انشقاق القمر للنبي الله الله عن معجزة انشقاق القمر النبي

له القمرُ انشق في مكة كقلب العدو الذي فيه لاما "كوث قدم الجار والمجرور (له) على المبتدأ (القمر) والجملة الخبرية انشق، وفي هذا التقديم ما يفيد القصر لأنه من تقديم ماحقه التأخير، وهو قصر حقيقي "كان ميث اختص بهذه المعجزة النبي الله وبذلك أضاف الشاعر على المعنى دلالة القصر لتكون مزيدًا من الثناء فكان للتركيب في أدائه للمدح النبوي أثران : الأول : ذكر المعجزة وهي بحد ذاتها مزية للنبي الثانى : اختصاصه به عليه الصلاة والسلام وهذه مزية أخرى .

ومن تقديم متعلقات الخبر قوله:

ما ثم إلا الله قاهر من بغى ومفرج الكربات للقلب الشجي<sup>(1)</sup> وما ثم إلا الله هاد وناصر وإن تك قد أحببت إنك لا تهدي<sup>(0)</sup> وهذان بيتان قيلا في وصف معركة ، وقد قدم الظرف (ثمّ) بمعنى (هناك) ويشير إلى ميدان القتال، ومن خلال التقديم يبيّن أثر النصر الإلهي في المعركة ، وينسب إليه كل قوة وانتصار مؤمنًا بأن كل غلبة للمسلمين ليس من عدد ولا عدة ، بل من الله ، ومن هنا بدا أن التركيب قد احتوى مفهوم

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٠٤ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ ٨٤٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر: في البلاغة العربية ، صــ١٤٨ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ ٦١ .

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صـ ٨٤ .

قوله تعالى ﴿ وَمَا النَّصُرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيم ﴾ [آل عمران:١٢٦]، وقد يتقدم المتعلق على الخبر فقط دون المبتدأ، ومنه ما جاء في البيت التالى:

مآخذهم في الحرب ذات تصعب وأخلاقهم في السلم ذات تدمث تا

ففي الشطر الأول قدم (في الحرب) على الخبر (ذات تصعب)، وفي الشطر الثاني قدّم (في السلم) على الخبر (ذات تدمث)؛ ولعل في التقديم أن الشاعر أراد تحديد الموضع قبل ذكر خبره المناسب؛ حتى لا يفاجأ القارئ بالخبرين المتضادين، وليبين أثر البيئة في شخصياتهم وأنها الموجّه لمسلكهم.

## ٢. التقديم والتأخير في الجملة الفعلية:

الأصل في الجملة الفعلية أن يُبدأ بالفعل ثم يليه الفاعل ثم الملحقات من مفاعيل وغيرها.

ويعد أكثر ما يخالف ذلك النمط تقديم الفاعل على الفعل ليتحول عن الفاعلية إلى الابتدائية، ويكون في النظر النحوي مبتدأ، والفاعلية لضميره المتصل أو المستترفي فعله، وهذا التحويل محل اعتبار عند البلاغيين، يقول عبد القاهر الجرجاني عن تقديم المحدّث عنه بالفعل على فعله: (لا يُؤتى بالاسم معرَّى من العوامل إلا لحديث قد نوى إسناده إليه ... فدخل على القلب دخول المأنوس به، وذلك لا محالة أشد لثبوته، وأنفى للشبهة، وأمنع للشك، وأدخل في التحقيق)(٢).

وجَعْلُ الاسم هو أول ما يستقر في وعي المتلقي مدعاة إلى تأمله والاستعداد لسماع ما يتعلق به، ولتكون الأفعال بعده للإفادة عنه، كما أن الاسم غالبًا لا يُنازع فيه، أما ما يحصل من أفعال فإنها موضع أخذ ورد، فلذلك حسنن في مواضع البدء بما لا يُختلف فيه، من ذلك قول ابن الحاج: إمام حمى الدين من بعد أن رأى من عداه الطغاة اهتضاما(")

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ٥٦ .

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ، صــ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ٠٥١ .

فتقديم (إمام) يدعو إلى التأمل في هذه المكانة للممدوح، وهي لا يُختلف في ثبوتها للممدوح، ثم تم الكلام بذكر الفعل وما بعده، وكان المتلقي مستعدًا، وربما قد وقر لديه من صفة الإمامة ما يدفعه إلى تصديق الفعل؛ لما في التركيب من تقوية الحكم(۱).

ولتقديم الفاعل أثر تصويري في أبيات الوصف يسهم في معايشة القارئ لها معايشة تامة، كما في أبيات الوصف الآتية:

وأغصن البان قد مالت له طربا للّا أتى مثل ما نفرت سرب قطا والورق في الغصن قد غنت له فرحا بعوده حين وافى معملا لخطى والورد لما أتاه احمر من خجل وخده إذ مشى في الأرض قد بسطا والغيث لما سرى وافاه منسكبا كأنه در عقد في الثرى سقطا(٢٠)

ويُلحظ أن الشاعر قد اختار تقديم: (أغصن البان ، والوُرْق ، الريح ، الورد ، الغيث) على الأفعال، وهي على التتابع السابق: (مالت ، غنّت ، رقّت ، احمرّ ، سرى)؛ لكي ينتقل الذهن إلى الأشياء التي يتحدث عنها أولا ، فتستقر في وعيه ، ويرسم صورتها في مخيلته ، ثم يبدأ في سرد ما صدر عنها من أفعال ، ويكون القارئ متجاوبًا ، ولو بدأ بالأفعال مثلا: (مالت) ، لم ترتسم أي صورة ؛ لأن موضع الفعل لم يُذكر .

وفي تقديم الفاعل إذا كان من كلمات البشائر تعجيلٌ بالمسرة<sup>(۱)</sup>، كما في قوله:

ونعمى أتت تترى كما وافت الصبا وحسنى أتت في إثر حسنى كما أتى

فجرّت ذيول الروض عاطرة النشر إلى الروض إثر الغيث منسكب النهر<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) انظر: في البلاغة العربية ، صــ٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ٥١٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر: في البلاغة العربية ، صــ١٣٤.

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٤١ .

فالكلمتان (نعمى وحسنى) مما يشرح الصدر فحسن البدء بهما تفاؤلا، خاصة أن البيتين من قصيدة في التهنئة بعودة الغنى بالله منتصرًا.

ويكثر تقديم المفعول به في التركيب فحينًا يقدم على الجملة فيتصدر التركيب، وحينًا آخر يقتصر تقديمه على الفاعل.

فمن تقديمه على الجملة قوله:

وفؤادي المشوق أهديت لكن كم رقيب أبى قبول الهدايا<sup>(۱)</sup> فأصل التركيب: (أهديتُ فؤادي المشوق)، فقدّم المفعول به؛ وذلك للتشويق<sup>(۲)</sup> إلى مصيره بعد أبيات من العشق والفراق والأماني، وكان آخر حل لجأ إليه الشاعر هو تقديم الفؤاد الذي امتلأ شوقًا إلى المحبوبة، وتقديم الفؤاد يأتى متسقًا مع بنية النص؛ لأنه هو محوره الشعوري ومنبع تعابيره.

ويظهر تقديم المفعول به في أسلوب الاشتغال<sup>(۱)</sup> حيث يكون الفعل بين مفعولين ملفوظين مع اتحاد دلالتهما، مثل قوله:

وعكَّاشة أعطاه غصنًا فعاد إذ تناوله سيفًا صقيلا من الهند (١٠)

إذ وقع الفعل (أعطى) بين (عكاشة) وضميره الهاء، وكان بالإمكان أن يقول (أعطى عكاشة)، فلِمَ قدّم المفعول به وأقام في موضعه ضميرًا ؟ ولعل الجواب أن البيت واقع في سياق تنقل تاريخي بين الأعلام الذين لهم علاقة بمعجزات النبي الله إيوان كسرى، والجن، ونيران فارس، وعين أبي السبطين)، وكان الشاعر يقدّم الأعلام السابقة في الذكر على الأفعال؛ لأن الجملة الاسمية تخدم التنقل، وتثير الشوق إلى معرفة ما لابس تلك الأعلام من معجزات نبوية، وقد وردت تلك الأعلام في قوله:

لمولده نيران فارس أُخمدت فعطّل منها كل أفيح مسود

(٢) انظر: في البلاغة العربية، صـــ١٣٣، الأسلوبية، صـــ٢٠٧

\_

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٧١٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : شرح الحدود النحوية ، صــ٣٤٢ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٥٨ .

وإيوان كسرى وهو ذاك وملكه وللجن طرد عن مقاعد سمعها وعين أبي السبطين بالتفل قد شفي

وترد تراكيب يكون المفعول به بين الفعل والفاعل، ومنه ما يعد واجبًا، إما لإضمار المفعول به وظهور الفاعل(١) كما جاء في هذه النص:

> ويغشاه غيث حيث حل وإنه وخلنا خفى فيه البروق وإنما وفيه :

هو البدر تحميه نجوم ثواقب وما هي إلا المرهفات القواضب لنقع أثارته العتاق الشوارب خفى فيه سمر أشرعتها الكتائب(٢)

كلا الشامخين استشعرا الإذن بالحد

بكل شهاب لا يمل من الطرد

وكان لها التبريح في الأعين الرمد

لواعب ما بين الخيام يحفها كماة بأطراف الرماح لواعب وفي ختامه:

ويهنيك عيد الفطر أسعد قادم عليك تراعى حقه وتراقب ويُلحظ في عدة مواضع من الأبيات السابقة اتصال المفعول به بالفعل؛ لكونه ضميرًا فتقدم على الفاعل وجوبًا : (تحميه نجوم، يغشاه غيث، أثارته العتاق، أشرعتْها الكتائب، يحفها كماة، يهنيك عيدُ).

ومن الوجوب ما يكون في أسلوب القصر، ومثاله:

وما راعنى بالجزع إلا ضغائن وما راعنى إلا الصباح كأنه

وما راعني إلا القباب كأنها كمائم روض ينطوين على زهر" وما راعني إلا الحداة هفت بهم مع الصبح ذكرى لم تدع غير ولهان (١٠) تذكّرنى عهدًا قديمًا بذي طوى(٥) حسام بغمد الليل قد كان مغمدا(١)

<sup>(</sup>١) انظر: أوضح المسالك: ٢٠/٢.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ ١٤ - ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ٩ . ١ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٥٥

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ٧١٠

<sup>(</sup>٦) السابق ، صـ٧٩ .

وما رق لي إلا النسيم الذي سرى ففي كل أحياني برياه أحياني<sup>(۱)</sup> ففي الأمثلة السابقة يحصر الشاعر مبعث الفعل على جهة واحدة مستخدمًا أحد طرق القصر، وهو النفي والاستثناء<sup>(۲)</sup>.

كما استخدم طريقًا آخر لكن بقلة فيما يتعلق بالتركيب الفعلي الذي يوجب تقديم المفعول به، وهو القصر بـ (إنما) (٣):

وراموا نجاة منك فيه وإنما يتيح نجاة المرء حلمك والصفح في وقد يكون التقديم اختياريا:

فإذا الجيوش لأرض قرطبة كما هاج البحار هبوب ريح معصف فإذا الجيوش لأرض قرطبة كما فقد فقد فقد فقدم البحار على هبوب الريح، وفي ذلك تصوير للمشهد من أوله؛ فقد ذكر الأصل والموضع الذي حدث فيه الفعل وهو البحار، ثم أتى بالطارئ الذي أدى إلى هيجانه وهو هبوب الريح العاصف، فكأنه الخيال يرسم البحر هادئًا ساكنًا ثم تضطرب أمواجه، وتنشط حركته.

وإذا كانت الصورة انتقلت بإسهام من التركيب من السكون إلى الحركة فثمة صورة أخرى مشابهة، كان الانتقال فيها من غفلة إلى انتباه. أطار الكرى عن مقلتي طائرُ البان وبالوجد أفناني بمورق أفنان وقد يكون التقديم استجابة لدواع شكلية يتطلبها القالب الشعري فالقافية ذات الروي المضموم تدني غالبًا الفاعل؛ لاحتواء أغلب صوره على الضمة من ذلك:

هو الناصر المنصور أكرم مصرخ إذا ما أتاه يبتغي النصر صارخُ

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ١٥٤ .

<sup>(</sup>٣) انظر السابق ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٦٨ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ١٨٧ .

<sup>(</sup>٦) السابق ، صـ١٥٤ .

ومحرز حمد نمنمته يد العلا له شد زرا في الخلافة آزر أدام له حكم الخلافة في الورى وأيضًا قوله:

معوّدةً طعن الفوارس في الوغى

وقوله عن الغنى بالله:

عليم يزكّي علمه عمل به

وقوله لأبي عنان:

وضربا به قد جرّح الدارعُ الجرحُ(٢)

كما نمنمت بيض الطروس النواسخُ

وأورثه المجد الموطد شالخ أ

إلى أن يبيح النفخَ في الصور نافخُ(''

كما جادت الروضُ النضير السحائبُ (٦)

فخذها تبث العذر لا المدح إنه هو البحر قل هل يجمع البحر كاسبُ (٤)

فالقوافي السابقة وقعت فاعلا ناسب حركة الروى، وهو أشبه بالفضلة في الكلام مثل: (جرّح الدارعَ الجرحُ )؛ إذ لا مزية للفاعل، وقد تحقق الجرح بالفعل " جرّح " ، وفي قوله (جاد الروض .. السحائب) كان الفاعل متوقعًا؛ لأنه هو الذي يتسبب في الجود على الرياض فتأخيره يخالف الصنع الفنى للتركيب الذي يهدف إلى إثبات القيمة الشعورية لكل وحدات التركيب .

ولبقية المفاعيل صلة بالتقديم والتأخير في التركيب خاصة المفعول فيه، فقد تقدم على الفاعل في البيتين الآتيين:

وما اتبعت يومًا قسنطينة الهوى هواها ولا كان التمنع عن عمد (٥) وأنى بها بعد التي استك مسمعي غداة أتى فوق المقال مقالها(١) إذ قدم ظرف الزمان (يومًا) على الفاعل والمفعول به في البيت الأول،

<sup>(</sup>١) الديوان ، صـ٧٤-٥٧ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٥٤ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صـ٩٣ .

<sup>(</sup>٦) السابق ، صــ١٣٣ .

وقدّم ظرف المكان (فوق) على الفاعل (مقالها)، وفي هذا حرص على تصور الظرف زمانًا أومكانًا خلال التركيب الفعلى؛ ولذلك وُضع بين عمدتي التركيب الفعل والفاعل.

ومن المفاعيل التي ورد تقديمها: المفعول لأجله في هذين الموضعين:

وغيد يغادرن القلوب ذوائبا إذا جررت زهوا لهن ذوائب(۱) وللُّه يا للَّه فارس الذي غدا كاسمه والخيل خوف الردى تردى(٢) حيث جاءت (زهوًا) مفعولا لأجله تعلّل فعل الغيد، وقدّم هذا المفعول على نائب الفاعل (ذوائب) لترسيخ صفة الزهو عند تخيّل تلك الغيد، وفي البيت الآخر جاء المفعول لأجله (خوف الردى) بين الفاعل المقدم للابتدائية: (الخيل) و الفعل: (تردي) لبيان حضور هذا الشعور داخل ميدان القتال، وأنه مستمر وليس عابرًا أو كان في بدء القتال.

كما قدم المفعول المطلق على الفاعل في المطلع التالي:

حظيت بعز الملك والشرف المحض ومُكّن تمكينا لك الله في الأرض" فالمفعول المطلق (تمكينًا) الذي أكّد فعله (مكّن) جاء قبل الفاعل (الله)، وهي جملة دُعائية أكَّد الشاعر طلبه وهو يرفعه إلى الله عز وجل .

وفي أسلوب الاستثناء يظهر أحيانًا تأخير للمستثنى منه كقوله في أبيات متوالية عن الحرب:

وما أضحكت غير الظبا من مباسم ولا وردت غير الصوارم من خدٍّ وما نظمت غير الجماجم من عقد وما افترشت غير المآزق من مهد

وما نشرت غير العجاج ذوائبا وما اتخذت غير الخيول مجالسا

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ٤١ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صـ٩٢ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٧٣ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٩٣ .

ويظهر أن في ذلك تشويقًا (١) لمعرفة الشيء الذي استثنى منه لأنها ألفاظ ترد في غير الحرب وهي: (مباسم، خدّ، ذوائب، عقد، مجالس، مهد) بل هي مما يكثر في الغزل ولقاء الأحبة، وتمثل انحناءات للمعنى غير متوقعة؛ فالتركيب بدأ وفق نمط لفظي حقيقي متعارف عليه في لغة الحرب وبأسلوب يُظن أنه استثناء مفرغ، فيفاجأ القارئ بما يخالف ذلك النمط الذي سار عليه؛ فالحقيقي انقلب مجازيًا، ولغة الحرب انتقلت إلى لغة الحب، والاستثناء المفرغ تبيّن أنه استثناء تام (٢).

وفي ختام إحدى القصائد يقول ابن الحاج:

عوفيت من ضر وأعطيت أجره ولا روّعت إلا عداك النوائب النوائب يلحظ تأخيرٌ مماثل لما سبق، لكنّ عامل القافية في هذا البيت أظهر من غرض البلاغة؛ لأن المستثنى منه أصبح بهذا الترتيب لأسلوب الاستثناء متوقعًا، فالترويع الذي يُدعى به على الأعداء يستلزم معنى النوائب، وبهذا تعد فضلة معنوية.

## ثالثا: الاعتراض:

من العوارض التي تطرأ على التركيب أن يتخلّلهُ الجملة المعترضة وهي: أن يؤتى في أثناء الكلام أو بين كلامين متصلين معنى بجملة أو أكثر لا محل لها من الإعراب لنكتة سوى دفع الإيهام (٤).

ويعد الاعتراض إحدى وسائل الإطناب في البلاغة العربية، ويُصنف في النحو العربي ضمن الجمل التي لا محل لها من الإعراب، لكن ما دام المجال هنا بصدد الدراسة الأدبية فسيتوسع مفهوم الاعتراض ليكون قريبًا من

<sup>(</sup>١) انظر: في البلاغة العربية ، صــ ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الاستثناء التام: (ما ذكر فيه المستثنى منه)انظر : أوضح المسالك ٢٢٢/٢.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ ٤٦ .

قانون (الإضافة أو الزيادة) (١) أحد القوانين التحويلية، ومطابقًا لتعريف ابن المعتز، وهو: (اعتراض كلام في كلام لم يتمّم معناه ثم يعود إليه فيتممه)(٢)

ومظهر الاعتراض قليل في شعر ابن الحاج، وهذا يشير إلى تمام التطابق بين القالب التركيبي والمحتوى التعبيري بأدواته الأسلوبية؛ إذ لم يحشد بينهما ما ينبّه أو يرشد إلى المغزى المعنوي إلا قليلا، وربما رأى أن الاعتراض إشارة تخاطب العقل الواعي فتكون سببًا في تقطع الاتصال بالعقل الباطن، ومراد الشعراء الأساس التخاطب مع ما يحتويه العقل الباطن من انفعالات ومشاعر وميول.

والاعتراض الوارد في شعر ابن الحاج على ثلاثة أنواع منها: ما كان لتحديد المعنى، وثانيها: ما كان لتأكيده، وثالثها: لزيادته . وفيما يأتي عرض لها:

١) ما كان لتحديد المعنى بقصد الحد من شموله أو شمول الخطاب به، فهو قليل، ويكون التحديد بالشرط كقوله :

فقد قلل نسبة الخطأ إلى مثله، وحصره بقوله (إن تغزل)، وهو شرط اعترض بين اسم إن وخبرها.

ومنه تحديد جهة الخطاب بالمعنى كي يعلم المخاطب أنه المعني بهذا المعنى، ويكون باستخدام النداء، كقوله:

وحذَف أداة النداء وأبقى المنادى (محمدُ) الذي اعترض بين فعل الأمر (اسمع) ومفعوله (حمدها)؛ وقد اختار أن يجعل نداء الممدوح بالعلم لأجل الجناس

<sup>(</sup>١) انظر: الثنائيات المتغايرة في كتاب دلائل الإعجاز صـ٣٦–٣٧ .

<sup>(</sup>٢) البديع، عبد الله بن المعتز الخليفة العباسي (٢٩٦هـــ)، شرح وتعليق: محمد عبد المنعم خفاجي، مكتبة ومطبعة عيسي البابي الحلبي، مصر، ١٣٦٤هــ، صـــ١٠٨

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ٩٣.

<sup>(</sup>٤) السابق، ص٥٦.

الاشتقاقي بينه وبين كلمة (حمدها)، فأفاد الاعتراض أن ثمة صلة بين اسم الممدوح وحمد القصيدة.

وفي قوله أيضًا:

وقفوا بي - أهيل ودي - قليلا مسقط الدمع من عيون السبايا<sup>(۱)</sup> جاء الاعتراض بين الفعل (قفوا) ومفعوله (قليلا) الذي يصح أن يعد مطلقًا من نيابة الصفة عن المصدر، والتقدير (وقوفًا قليلا)، ويصح أن يعد ظرفًا بمعنى وقتًا قليلا، وكان الاعتراض بنداء محذوف الأداة ، ويُلحظ أن المنادى مصغّر، والتصغير فيه لأجل التمليح، فالحذف والتصغير في الاعتراض صبغا التركيب باللطافة والرقة .

على أن النداء المعترض أحيانًا مع تحديده للمعنى من حيث جهة الخطاب فأنه يضيف لمحات تؤيد المعنى كقوله:

فاصفح وكن بي من قبولك مظهرا - يا صاحب الوجه الجميل - جميلاً كأنه بالنداء قد بين أن المخاطب أهلٌ لإسداء الجميل ما دام متصفًا بالوجه الجميل، فأنت جميل الخُلْق فكن جميل الخُلُق.

٢. ما كان لتأكيد المعنى في الاعتراض : ومنه القسم كقوله :

رماني بداء وهو – والله –داؤه وإن يسأل الحق الذي بان يشهد (ماني بداء وهو القسم بين المبتدأ (هو) وخبره (داؤه) ، وقبل البيت :

ودع عنك ما قال العدو فإنه بفاسٍ أتى بالزور فعل تعمّر فيتضح أن القسم أراد به تأكيد الدفاع عن نفسه، والرد على من رماه بالزور كما يقول ابن الحاج، وقبل أن يصرح باتهام عدوه بكلمة (داؤه) أتى بالتوكيد على هيئة القسم.

ويكون تأكيد المعنى بنفي اعتقاد غيره كقوله:

(٢) السابق ، صــ ٢١٤ .

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٧١٧.

<sup>(</sup>٣) السابق ، صـ ٩٠ .

## فذاك امرؤ للملك- $extbf{K}$ شك - غاصب $^{(1)}$

إذ وقع بين المبتدأ (امرؤ) وخبره (غاصب) جملة: (لا شك) المؤلفة من لا النافية للجنس واسمها (شك) وخبرها المحذوف، وهي تنفي أن يخطر شك على ما قاله.

ومن التأكيد تعظيم (٢) ما يرد في الجملة للإشارة إلى مكانة المعنى، ومنه: وجاء من الله الكتاب بمدحهم ألا إن مدح الله - جلّ - هو المدح " فقد دخل بين اسم إنَّ وخبرها جملة اعتراض لتعظيم الله سبحانه، وهي (جل) للدلالة على مكانة الأنصار؛ إذ صدر الثناء عليهم من العظيم الجليل .

وقد يكون تأكيد المعنى ولفت النظر إليه والتنبيه (٤) بتوبيخ المخاطب حتى يهتم لما يُقال، ومن ذلك:

طلبت لدى أفعاله خفض عيشتي فقال: أفي الأفعال ويحك من خفض ففال: يظهر أن كلمة (ويحك) قد توسطت بين الخبر المقدم (في الأفعال) والمبتدأ المؤخر المجرور بمن الزائدة.

٣. ما كان لزيادة المعنى ، فتكون على صور منها: بيان سبب الفعل(٢) كقوله:

وقولوا -وبعض القول يشفى صدرونا ويعرب عما في الجوانح من سر-أحتى حطام الأرض أصبح كاسيا لها وأراها رفعة الشأن والقدر(١٠) فقد أتى اعتراض بين: (قولوا) والقول: (أحتى ...)، وكان الاعتراض تعليلا لطلب القول وهو شفاء الصدر مما يكتمه والإعراب عما يسره.

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر: في البلاغة العربية ، صـ ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صـ٧٠.

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ٧٦ .

<sup>(</sup>٦) انظر: البلاغة فنونها وأفناها ، د.فضل حسن عباس، دار الفرقان، عمان-الأردن، ط٦، ١٤٢٠هـ، صـ٧٦٥

<sup>(</sup>۷) الديوان ، صــ۱۱۱

## وفي بيت آخر وهو:

ومما شجاني – والشجا يبعث الشجا - نسيمٌ عليل كاد يشكو من الفقد(١)

فصل فيه بين الفعل (شجاني) وفاعله (نسيم) بتعليل يبيّن سبب انتقاله من شجا الأحبة إلى شجا الطبيعة، وجملة الاعتراض هي: (والشجا يبعث الشجا)، وقبل البيت:

ولم أنسهم لمَّا تهاووا وعرّسوا كسرب القطا حامت على مورد ثمد وما جدّدوا للقلب شوقًا وإنما أكبوا يطيرون الشرار من الزند ويُعد سوق الجملة للاعتراض هو ما يُحسب من صنعة الشاعر، أما الجملة نفسها فقد أخذها من متمم بن نويرة في رثاء أخيه مالكا:

فقلت له إن الشجا يبعث الشجا فدعنى فهذا كله قبر مالك(٢) ومما يضاف إلى المعنى التعجب:

ولله – يالله – فارس الذي غدا كاسمه والخيل خوف الردى تردي ﴿ فالأسلوب في: (يالله) خرج عن الاستغاثة إلى معنى التعجب<sup>(٤)</sup>، وأكثر ما تكون زيادة المعنى ما جاء لأجل أن يحيط القارئ بالحال؛ ليكون بها التعاطف مع الشاعر (٥)، ويكثر هذا النوع من الاعتراض في الوجدانيات، كقوله:

أضحى غرور الأماني من أمانيها -وقد نسيت ولا أنسى – وإن هي قد بدورَ تم على قضب على كثب تبدو بأفقين من قلبي وواديها(٢)

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) ديوان الحماسة، أبو تمام حبيب بن أوس الطائي(٢٣١هــ) ، تحقيق: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٨م، صــ١٤٢

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صـ ٩٢ .

<sup>(</sup>٤) انظر : أوضح المسالك ٤٨/٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر: البلاغة فنولها وأفنالها (علم المعاني) ٥٠٢

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صـــ٢٠٣ .

فالشاعر يقول: إنه قد صار ينسى لكبره ـ كما يُفهم من البيت السابق على البيت المذكور:

وأعصر ذهبت عني وقد ختمت رحيق أنسي بمسك من لياليها للمحنه لا ينسى .. "بدور تمّ"، وبين الفعل وكلمة " بدور " جاء الكلام معترضا ليوضح شعور الطرف الآخر في الحب الذي يقدم الأماني الخادعة. وفي قصيدة أخرى :

ولي بأهل الحمى – يدرى الحمى - كلف وطول مبكى على عهد به فرطا<sup>(۱)</sup> فقوله (يدرى الحمى) نفي للعذر بجهلهم حينما تركوا الشاعر كما قال: وما اصطباري وقد زُمت رحائلهم وللترحل حادي العيس قد نشطا وفي هذا الاعتراض زيادة في التحسر<sup>(۲)</sup> على رحيلهم، إذ تركوه، ولم يراعوا مشاعره.

(٢) انظر: في البلاغة العربية ، صــ٩٨١ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٥٦ .

# المبحث الثالث: المستوى الدلالي.

أتناول في هذا المبحث البنية الدلالية في شعر ابن الحاج، مفيدا من علم الدلالة الذي يعني: (دراسة معنى الكلمات) (۱)، فأدرس المحتوى المعنوي من خلال مرجعياته التى يُحال مدلول لفظ ما إليها.

وعلى هذا فإنه يختلف عن الفصل الأول الذي يعرض الموضوعات والمعاني مباشرة، أما هنا فالكلام يدور على المرجع والعلاقة لبيان بعضٍ من طرائق الشاعر في بناء المكون الدلالي، وهو المكون الثالث وفق القواعد التحويلية في اللغة (۲).

ويظهر ابن الحاج قد اعتنى بالجانب الدلالي من خلال تنويع مرجعياته كما سيأتي ـ إن شاء الله ـ ومن مظاهر عنايته بالدلالة أنه يتوخى الدقة فيها في عدة مواضع من شعره كقوله في تفضيل الممدوح:

يا خير ملك سما بأرض أندلس وللجهاد بها نحو العداة مشى وأفضل الخلفاء الراشدين بها والشاغل الروم عن أسائهم دهشا وأكرم العادلين الناصرين لها نصرا قلوب العدا بالرعب منه حشا(٤)

لقد تصدرت صيغ التفضيل ثلاثة الأبيات (خير، أفضل ، أكرم)، وعلى الرغم من أنها في استهلال النص وفي مقام المدح وهما مرتع خصب لإطلاق الأوصاف والمبالغة في ذكرها، إلا أن الشاعر قيد كل وصف من التفضيل حتى لا يتجاوز رواسخ أثبتها المعتقد والتاريخ قد ثبتت في عصر صدر الإسلام؛ فجاء التقييد يُحدّد الأندلس مجالا لأحقية الممدوح بتلك

(٣) الأساء: جمع آسٍ وهو الطبيب، وقد يكون الأنسب للبيت كسر الهمزة، "إساء" أي الدواء، ليكون المعنى أن الممدوح أشغل الروم عن مداواة حرحاهم، انظر: لسان العرب، ١٠٨/١.

<sup>(</sup>۱) انظر : علم الدلالة ، بيار غيرو ، ترجمة أنطوان أبو زيد – منشورات عويدات ، بيروت \_ باريس ، ط۱ ، ۱۹۸۲م ،صـــ ۱۰ .

<sup>(</sup>٢) انظر : الألسنية التوليدية والتحويلية وقواعد اللغة العربية (الجملة البسيطة) ، صـــ١٦ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ ٢٠١ .

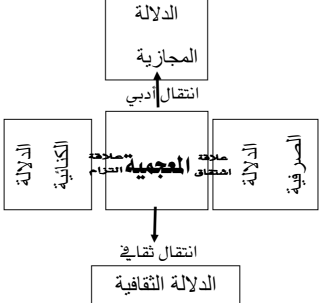
الأوصاف بقوله: (بأرض أندلس) بعد الوصف الأول، وبقوله (بها) بعد الوصف الثاني، و(لها) بعد الثالث.

وحتى لا يقع في تعميم جائر يمس أهل الهند حين وصف اقتحام السيوف لنار الوغى في قوله:

تجود على نار الوغى بنفوسها كأنّ سيوف الهند بعض بني الهند<sup>(۱)</sup> فاستخدم كلمة (بعض) ليدل على فئة دينية من أهل الهند من شعائرها حرق الجسد بعد الموت<sup>(۲)</sup>؛ فهذا التبعيض منع تعميم الدلالة أو إمكان أن تعد تعميماً.

وقد تعددت الدلالة في شعر ابن الحاج، فمنها الدلالة الأساسية لكل دالً وتسمى الدلالة المعجمية، وعنها تنبثق دلالتان متصلتان بها ومحافظتان على دلالتها مع تميزها بدلالة إضافية تقترن بالدلالة الأساسية الموجودة في الدلالة المعجمية، وهما: الدلالة الصرفية، والدلالة الكنائية.

وتأتي دلالتان أخريان خارجتان عن الدلالة الأساسية (المعجمية)، وهما الدلالة المجازية التي تمثل انتقالا أدبيًا، والدلالة الثقافية التي تمثل انتقالا ثقافيًا ومعرفيًا.



<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٩٤ .

(٢) انظر في ذلك: الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة، إشراف: د. مانع الجهني، دار الندوة العالمية، الرياض، ط٣، ١٤١٨هـ، ٧٣٩/٢.

## أولا: أنواع الدلالة:

#### ١- الدلالة المعجمية:

تمثل الدلالة المعجمية الأصل في معنى الكلمة؛ لذلك تسمى المعنى الأساسي أو المركزي<sup>(۱)</sup>، وتمثل الدلالات الأخرى الانحراف عنها، وهي مصاحبة لجميع الكلمات، وتمثل وحدة المعنى<sup>(۱)</sup> الذي يشترك فيه أفراد المجتمع فكانت تنعت بالدلالة المركزية.

ثم إن الدلالة المعجمية قد توصف بالدلالة الاجتماعية إذا كانت مألوفة لدى أفراد المجتمع عامة، وتفقد هذا الوصف إذا كانت غريبة يُعوَّل في فهم معناها إلى كتب المعاجم (٢).

وابن الحاج يغلب على شعره استخدام ما فصعر ووصع ، حيث غلب على المعجم الشعري لديه أن تكون كلماته ذات المرجع الدلالي المعجمي اجتماعية تمثل الحصيلة اللغوية الفصيحة المطروقة في أفهام المتأخرين؛ فقد ابتعد معجمه عن معجم الشعراء المتقدمين من العصر الجاهلي إلى الأمويين واقترب كثيرًا من المعجم العباسي، ويدل أيضًا على اجتماعية دلالاته المعجمية تفاعل شعره مع واقعه؛ فيخاطب به السلاطين، وينقل إليهم مشاعره وآراءه ونصائحه وطلباته، من ذلك أنه يرسل إلى السلطان على بعد بالأبيات:

دعوا أدمعي شوقا للقياكم تجري

ويكون في تلك المجالس السلطانية ما يعد من المحافل الأدبية (٥).

(٥) انظر مثلا: فيض العباب ، صــ ٢٤٦ - ٢٤٦.

<sup>(</sup>١) انظر : علم الدلالة ، د . أحمد عمر مختار ، مكتبة دار العروبة ، الكويت ، ط١، ١٩٨٢م ، ٣٦ .

<sup>(</sup>۲) انظر : علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي ، د . هادي نمر ، عالم الكتب الحديث ، عمان الأردن ، ط١ ، ٢٠٠٨م ، صــــ١٧٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر : دلالة الألفاظ ، د.إبراهيم أنيس ، مكتبة الأنجلو المصرية ، ط٣ ، ١٩٧٦ م ، صــ٥٠.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ٤٠١.

وفي إنشاء القصائد في المناسبات<sup>(۱)</sup> والأحداث وتبادل المقطّعات مع أصحابه من العلماء والأدباء علامة على اجتماعية معجمه، أي تمثل لغة مجتمع السلطة والعلم والأدب، أما المستوى الشعبي فلا يُجزم بذلك، وإن كان الأصل أن التقارب بينه وبين مستوى النخبة موجود.

ولا يترك المألوف إلى الغريب الذي تظهر غرابته بين مفردات المعجم الشعرى في عصره، إلا في حالات ثلاث:

اذا التزم رويًا تندر الكلمات التي تجيء وفقه، مثل روي الغين فقد
 جاء بالغريب في لفظه، مثل صاغى، وفواغى في قوله:

ولكنني أشكو بنيران زفرتي وطوفان ماءٍ من دموعي صاغ<sup>(۱)</sup> وقوله:

وعوجا عليه بالهناء كأنه أزاهر يذكو عرفها وفواغ<sup>(\*)</sup> ٢- إذا أطال النص حاول أن يقلل من تكرار القوا<u>ة</u>؛ فيأتي بالغريب، مثل قصيدة :

إن الخمول تلوح بين عراص بتعلل العُشّاق ذات نواص نواص التي بلغ عدد أبياتها (١٠٥) ، فقد جمعت الغريب في دلالته وفي لفظه مثل : ، (الإعفاص (٥) ، مُصاص (٦) ، القُعاص (١) ، إقعاص (١) ، غفاص عرّاص (١٠٠) والغريب في اشتقاقه مثل: (إغصاص :من غصّ) ، (استنكاص:

<sup>(</sup>٢) صاغى: من صاغ الماء في الأرض إذا رسب فيها، انظر: لسان العرب، ٣٠٧/٨.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ ١٨١ ، وفواغي: جمع فوغة، وهو أول ما يفوح من الطيب، انظر: لسان العرب، ٢٣٩/١١.

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٥٦٥ .

<sup>(</sup>٥) الإغفاص من العفص وهو الذي يتخذ منه الحبر، انظر: لسان العرب ٢٠٧/١٠

<sup>(</sup>٦) المصاص: خالص كل شيء، السابق ١٤ / ٨٥ .

<sup>(</sup>٧) القعاص: داء يأخذ في الصدر، السابق: ١٥٣/١٢

<sup>(</sup>٨) الإقعاص: من أقعصته إذا قتلته قتلا سريعا، السابق، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٩) الغِفاص من غافص الرجلَ إذا أخذه على غرة، السابق: ٦٦/١١.

<sup>(</sup>١٠) العرّاص: السحاب إذا أرعد وأبرق، السابق ٩٨/١٠

من نكص)، (نصاص: من نص)، (استقصاص: من قص)، (استحراص: من حرص)، (استفحاص: من فحص)، (استرصاص: من رصاً).

"- إذا التزم فنًّا بديعيًا فإنه يضطر إلى الاستعانة بالمستودع اللغوي ولو كان نزر الاستعمال، ويظهر هذا في قصيدته التي التزم فيها الجناس التام في كل أبياتها (۱):

ويداه أحسنتا ممتطيها بلُها ما قد فض جيش لهاما مُنْهد الجيش راع كل عدو بوغى ما أثار نقعًا وغاما فالبيت الأول جناس بين التركيب (لُهى ما) مع المفردة (لهاما)، واللهى: أفضل العطايا(٢)، واللهام: الجيش الكثير (٣).

والبيت الثاني بين التركيب (وغى ما) والمفردة (وغاما). والواو فيها للعطف، و"غام" فعل بمعنى أثار الغيم (٤).

وابن الحاج في استخدامه للمفردات وفق دلالاتها المعجمية لم يمنعه ذلك من إضفاء لمساته عليها والإفادة منها في الصنع الأدبي من خلال توظيف العلاقات الدلالية بين الكلمات، وسيأتي ـ إن شاء الله ـ نماذج نصية توضحها، ويحسن هنا أن تُذكر بعض الظواهر في استخدام العلاقات الدلالية بصفة على مستوى الديوان، منها:

- أفاد من الاشتراك اللفظي، وهو: (اتفاق اللفظ واختلاف المعنى)<sup>(٥)</sup> في فن الجناس كثيرًا، الذي يبرز في شعره خاصة المقطّعات، كقوله: فكأنما الأجفان أجفان الظبا وكأنما الأشفار حدّ شفار<sup>(١)</sup>

\_

<sup>(</sup>١) انظر: الديوان، صــ١٤١ -١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، ٢٤٧/١٣.

<sup>(</sup>٣) السابق، ١٣/٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق، ١١٢/١١.

<sup>(</sup>٥) انظر: المزهر في علوم اللغة وآدابها، حلال الدين السيوطي(١١٩هـ)، شرح وتعليق : محمد حاد المولى بك وآخرين ، المكتبة العصرية ، لبنان ، ١٩٨٦م ، ٣٦٩/١.

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صــ ١١٩ .

فقد أورد في الشطر كلمة أجفان مرتين، ولكل منهما دلالة معجمية، أولاهما للعيون، والأخرى للسيوف.

كما أفاد من الاشتراك في فن التورية ، كقوله :

ومالي هجاء فاعجبن لشاعر وكاتب سر لا يقيم هجاء ومالي وفرقُ التوريةِ عن الجناس أنها في لفظ واحد له دلالة معجمية مقصودة ودلالة معجمية أخرى موهومة، كما في كلمة هجاء.

- استغل الترادف اللغوي لتحقيق الشمول الحرية لقواية ديوان مزاين القصر؛ حيث يكرر المعنى بين القصائد ويبدّل الألفاظ، ويُعد الترادفُ سبيلا إلى (طرق الفصاحة.. وذلك لأن اللفظ الواحد قد يتأتى باستعماله مع لفظ آخر السجع والقافية) (٢)، فقد قال في القصيدة المختومة بالتاء:

يبدي غداة الجود معجب لينه وله غداة الحرب أعظم قسوة<sup>(۳)</sup> ثم عاد وكرر المعنى في قافية الظاء واستبدل الغلظة بالقسوة.

ملك الملوك اللينين شمائلا والمغلظين على العدى إغلاظا<sup>(3)</sup> ويتحدث عن العدو فيذكر شقاه في قافية:

وجاهدتهم خير الجهاد ممتعا بأي نعيمٍ كان للمعتدي شقا<sup>(۵)</sup> وتعاسته في أخرى:

أبدى به ملك الملوك محمدٌ عزًا رمى الأعداء بالإتعاسِ (١) ويذكر أن الغني بالله قد فتح الباب المغلق في قافية القاف والباب المرتج في قافية الجيم :

(٢) المزهر في علوم اللغة وآدابها، ١/ ٤٠٦ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٠٤ .

<sup>(</sup>٣) الديوان صــ ٥٠.

<sup>(</sup>٤)السابق صــ٧٦١.

<sup>(</sup>٥) السابق صــ١٩٤

<sup>(</sup>٦) السابق صــ١٩٨.

ودوّخت أرض الروم بالسيف فاتحا من النصر بابا كان قبلك مغلقا<sup>(۱)</sup> ردت بها الدنيا نضارة حسنها وغدت تفتّح كل باب مرتج<sup>(۱)</sup> وفي الغزل وصف الأسى بنار توقد في قافية الدال:

وحتى نسوم الربع نار صبابة توقد منها بالأسى ما توقدا<sup>(\*)</sup> وفي قافية الثاء – وهي قليلة الاستعمال – أتى بلفظ غريب لأجل القافية، وهو: تأريث، فقال:

ودع عنك تأريثا لنار خيامهم ونار الأسى في أضلع الحب أرّث (ن) والتوقد والتأريث بمعنى واحد (٥).

وفي الترادف مظهر آخر في شعره هو العطف بين لفظين مترادفين، من ذلك عطفه بين الكرم والجود.

وما هو إلا الغيث سوف يجودنا بأكرم من غيث السماء وأجودا<sup>(1)</sup> وبين الحصر والعد في موضعين، الأول:

وكان له من معجزات سواطع تجل عن الحصر المواصل والعدر المواصل والعد

فلله عينا من رأى يوم فتحها عجائب قد جلّت عن الحصر والعدّ (۱) وكذلك الملجأ والملاذ عطف بينهما:

يتساءل الحساد عنه كأنهم لم يجعلوه **ملجأ وملاذا**<sup>(٩)</sup> وملاذا<sup>(٩)</sup> وبين البخل والشح:

<sup>(</sup>١) السابق صــ١٩٤.

<sup>(</sup>۲) السابق صــ٦٠.

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ ۸ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٥٥ .

<sup>(</sup>٥) انظر: لسان العرب، ٨٣/١.

<sup>(</sup>٦) السابق ، صـ٧٧ .

<sup>(</sup>٧) السابق ، صــ٨٦ .

<sup>(</sup>٨) السابق ، صـ٩٣ .

<sup>(</sup>٩) السابق ، صــ٧٩ .

أولئك أنصار النبي تزامروا فلا البخل مما يَعْرِفون ولا الشح" وبين الوقد والالتهاب:

وروض ممحل جدب المراعي سريع القيظ وقدا والتهابا<sup>(\*)</sup> وبين الصبر والتجلّد:

وقد أجهدت عوج الركاب لبانة ثنت كل صبر دونها وتجلّب<sup>(\*)</sup> وبين اليأس والقنط:

أعلى الملوك الذي حلّت مواهبه تلك التي لم تدع يأسًا ولا قنطا<sup>(1)</sup> وعطف بين الفعلين تخيّر وانتقى:

وأنت لأهل الأرض خير خليفة تخير أعلاق المفاخر وانتقى (٥٠) وحتى أسماء الصحراء قد عطف بينها في حشو البيت :

كأن الفلا والبيد منذ حوتهم قلوب حوت أسرار حب وعرفان (۱) ولهذه الظاهرة آراء حسب الرأي في ظاهرة الترادف في اللغة العربية، فرأي يجيز ذلك العطف بناء على وجود فروق بين الألفاظ المترادفة؛ حيث: (إن في كل واحدة منهما معنى ليس في الأخرى)(۱)؛ لأن (اختلاف العبارات والأسماء يوجب اختلاف المعاني)(۱)، وعلى هذا الرأي صننفت كتب الفروق اللغوية؛ كي تكون مرجعًا لمعرفة الاختلاف بين المترادف من الكلم.

والرأي الآخر في المسألة ينكر الفروق، ويقول بالتطابق التام بين المترادفات، لكنه في الحكم على العطف بينها مختلف: فقولٌ يجيز

، ٧٠—٠

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ ٨٩ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٥٠ .

١٩٤ مـــــ ١٩٤ .

<sup>(</sup>٦) السابق ، صـ٥٥١ .

<sup>(</sup>٧) الصاحبي، صـ١١٦.

<sup>(</sup>٨) كتاب الفروق ، أبو هلال الحسن بن عبد الله العسكري (٣٩٥هـــ) ، تحقيق : د . أحمد سليم الحمصي ، نشر : حروس برس ، طرابلس ، لبنان ، ط١ ، ١٩٩٤م ، صــــ٢٤ .

العطف؛ لأنه من التأكيد والمبالغة (۱)، وقول ثان يخصه بالقوافي، ويَعُده من الضرورة (۲)، فلا يقبل قول ابن الحاج: (كأن الفلا والبيد)؛ لأنه وقع في الحشو، ويجيز الأبيات الأخرى التي وقع العطف فيها في القوافي؛ لأن الشاعر (مضطر إليها؛ والمضطر يحل له ما يحرم عليه) (۲).

وقول ثالث: يعيب العطف مطلقًا، ويصف الشعر المحتوي على مثل هذا العطف بـ(الرديء النسج)، والأبيات بأنها (المستكرهة الألفاظ، القلقة القوافي )(1)، وأنّ الكلمة المعطوفة فضل، (وإن كان قد جاء من هذا الجنس في كلامهم كثير) (٥).

وربما يظهر مما سبق أن اللغويين يقبلونه، والمتأدبين يعيبونه بإطلاق أو ي الحشو فقط، حتى إن أبا هلال العسكري قد قبله وأجازه في كتابه اللغوي (الفروق)، وعابه في كتابه الأدبي (الصناعتين)؛ وقد يكون سبب ذلك أن العطف قد يستساغ في لغة النثر التوصيلية التي تقبل تقصي المعنى والإحاطة به وذكر أوجه مختلفة منه والسعي إلى توضيحه ولا يستساغ مثل هذه الدقة والإحاطة في لغة الشعر القائمة على الإيحائية.

- ومما يُظهر عناية ابن الحاج بالدلالة المعجمية انتقاؤه للكلمات

مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ط٢ ، ١٩٦٧م ، ١ / ٢٢٢ .

 <sup>(</sup>۲) انظر المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ضياء الدين نصر الله محمد بن الأثير الجزري (۱۳۷هـ) ، تحقيق :
 كامل محمد عويضة ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط۱، ۹۹۸م ، ۱۹۹۸ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٤) عيار الشعر ، محمد بن أحمد بن طباطبا العلوي (٣٢٢هـ) ، تحقيق : د. محمد زغلول سلام ، منشأة المعارف ، الاسكندرية ، ط٣، د . ت ، صــ ١٤٠ .

<sup>(</sup>٥) كتاب الصناعتين ، أبو هلال الحسن بن عبد الله العسكري ،(٣٩٥هـــ) ، تحقيق : مفيد قميحة ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١، ١٩٨١م ، صــ١٢٤ .

المتقابلة معنى ليصوغ منها فن الطباق<sup>(۱)</sup> والمقابلة<sup>(۲)</sup>، حيث يعد التضاد المعنوي في شعره مسلكًا في تكوين المحتوى الفكري لإنتاجه، فكان إذا التقط معنى وذَكره انتقل إلى ضده، على نحو لافت في شعره، مثل:

وكان الهوى **هزلا** فلما تلوته بمن في القباب الحمر عاد إلى **الجد**<sup>(\*)</sup> فيا قلب لا تذهب على القرب حسرة فأحسن في قرب وفاؤك في بعد<sup>(٤)</sup>

ومنه طباق السلب الذي يكون بذكر الشيء مثبتًا ومنفيًا (٥):

وإن بقاع الأرض كالناس بعضهم غدا غير مجدود وآخر ذا جد (۱) ويكاد يكون ابن الحاج لغويًا حين يعمد إلى التأمل الحرفي في الكلمة بتقليب حروفها وبث المعانى منها، فيرى الترس حاملا لمعنى الستر:

أنا الترس قد أنشئت بالأمر عدة ليوم جهاد مطلع غرّة النصرِ فلاقوا بي الأعداء في زحفهم ولا ولا تبالوا بقرع الزرق والبيض والسمرِ ولا تنكروا ستري لمقتل حاملي ففي اسمي كما شاهدتم أحرف السترِ ولا تنكروا من يشاركه في تقليب إحدى الكلمات:

وثغر ثناني الرد عن لثم دره كأن رقيبي قدّم الراء من دُرِّ(^^) ويغر ثناني البير الثاراك الأماني والمنايا في الأصل تشاؤمًا منه في حصول ما يتمنَّى:

أتمنى لقاءها والأمانى ضمنها أودعت حروف المنايا<sup>(٩)</sup>

(١) الطباق: (الجمع بين متضادين .. في الجملة ) ، معجم البلاغة العربية ، صـ٣٦٣ .

<sup>(</sup>٢) المقابلة: (أن يؤتى بمعنيين متوافقين أو أكثر ثم يؤتى بما يقابل ذلك ) ، السابق ، صــ٥٢٥ .

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ ٩١ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صـ ٩٢ .

<sup>(</sup>٥) انظر معجم البلاغة العربية صــ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صـ٩٣ .

<sup>(</sup>٧) السابق ، صــ١١٦ .

<sup>(</sup>٨) السابق ، صـــ١٠٦ .

<sup>(</sup>٩) السابق ، صــ٧١٦.

ويذكر أيضًا ما يعتري اللفظ من تصحيف في نقط الأحرف:

ويا حسن فتح عمَّ تصحيفه العدى ومقلوبه وافى لهم مزعج الوفدر<sup>(۱)</sup> ويقصد بتصحيف (فتح) الذي عمَّ العدا (قبح)، والمقلوب (حتف)، وقال أبضًا:

بعث الغيث للنوافح منها نقطة آخرا فعادت نوافج (۱) - ٢- الدلالة الصرفية :

من أنواع الدلالة ما (يستمد عن طريق الصيغ وبنيتها) (١٠)؛ ففي اللغة العربية بُنى صرفية تشترك في دلالتها على الوصف مثلا، لكنها تختلف من حيث صيغها في الأداء الدلالي، فاسم الفاعل يدل على وصف طارئ، وصيغة المبالغة تدل على تكثير ذلك الوصف وتكراره، والصفة المشبهة تكون للثابت منها، واسم المفعول يدل على أن الصفة مكتسبة بالتلقي، واسم التفضيل يدل على الموازنة (١٠)، وقد تُذكر الصفة مجردة بلا انتماء إذا أكتفي بالمصدر، ويُلحظ في نصوص ابن الحاج اختلاف نوعي في توظيف تلك الصيغ الصرفية على نحو يؤثر في الدلالة.

ففي قصيدته التي عدد أبياتها (٣٩) بيتًا ومطلعها:

ألا ارتقبوا هذا الهلال الذي بدا من الغَرْب مرفوعًا على أفق الهدى (٥٠) اخترت هذه القصيدة مجالا للدلالة الصرفية؛ لأنها متحدة الموضوع، متنوعة المضمون، مختلفة الظروف؛ فموضوعها المدح فقط، فليس فيها تعدد للموضوعات، ومن مضامينها: التهنئة بعودة ابن الغني بالله، والفرح بقدومه، ووصف رحلته البحرية، والحديث عن الحاكم وولى عهده العائد،

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صـ ٦٦ .

<sup>(</sup>٣) دلالة الألفاظ ، صــ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر: المغني في علم الصرف، د. عبد الحميد السيد، دار صفاء، عمّان، ط١، ٢٠٠٩م، صـ٧٠٠ - ٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صـ٧٧ .

وشملت القصيدة ظروف الزمان من ماضي الغني بالله ومستقبل ولي عهده ذي الأثرية الأندلس وأهلها:

وما هو إلا الغيث سوف يجودنا بأكرم من غيث السماء وأجودا ليهنئ جياد الخيل أن ركوبه ليكسبها المجد الرفيع المخلّدا ويهنئ سيوف الهند أن ضرابه ليبقي بها الفخر الصريح المؤكدا ويهنئ رماح الخط أن طعانه ليورثها العز المُشيد المشيّدا وفي القصيدة تعدد للأماكن: كالسماء وأفلاكها، والبحار وأمواجها والغصون وأزهارها:

ألا ارتقبوا هذا الهلال الذي بدا ويا بحرها رفقا ببحر حملته فعاد إلى غصن الخلافة زهره

فالقصيدة إذن مجال وصفي رحب يمكن ملاحظة المستوى الدلالي الصرفي فيها، وقد اتضح فيها ما يأتي:

- مجيء اسم الفاعل (١٤) مرة، مثل: (المقيم، عاجلا، كاملا)، وعن البحر (مزيدا) و(مرتج الجوانب)، وعن الممدوح :(مظهر، مُنِعم)، وقد يأتى جمعًا مثل: (سجّدا).
- مجيء اسم المفعول (٨) مرات مثل: (مرفوع، المحلّى)، وفي القوافي (مؤيدا، مفردا، مخلّدا، مؤكّدا، مشيّدا)، ولا يدخل فيه اسم الممدوح: (محمّد)؛ لأنه انتقل من الوصفية إلى العلمية.
- مجيء صيغ المبالغة (١٢) مرة، أكثرها صيغة (فعيل): (أمير، بشير، ولي، قرير)، ومنها ما خُتم بتاء المبالغة (خليفة)، ومنها ما كان في غير الثلاثي (شبيه)، وصيغة (فعل): (ملك).

- مجيء الصفة المشبهة (٦) مرات، مثل: (سيّد ، كريم)، ومنها ما جاء على صيغة اسم الفاعل ويعد صفة مشبهة؛ لدلالته على الثبوت وإضافته إلى الفاعل (١): (واجب الإنصاف ، عاطر الشذا).
- مجيء اسم التفضيل ١٥ مرة، منها (٤) مرات كان مفردًا (بأكرم من غيث السماء وأجودا)، و(٧) مرات جاء مضافا إلى معرفة (أجل الناس ، أجل ملوك الأرض ، وأملاهم)، والباقي أضيف إلى نكرة: (أكرم زينة، خير والد، خير منعم).

وفي القصيدة أورد الشاعر بعضا من الصفات المجردة عن الانتماء إلى موصوف بالاكتفاء بمصدر الصفة، بمجموع بلغ: (٢٤) مصدرًا مثل: الهدى، السعد، البأس، جمالا، الفخر، قدر، العز ...، وترجع كثرة المصادر لكونها تحوي الأحداث التي شملت وقائع القصيدة، وكذلك الانطباعات التي يراها الشاعر أنها عمّت الأندلس من السعد والفخر والعز، وهي تعد نتيجة عمل الممدوح وأثره، وقد غلب الوصف المتجدد الطارئ على الثابت بالنظر إلى قلة الصفة المشبهة إزاء اسم الفاعل وأمثلة المبالغة؛ لأن الشاعر يتنقل في الوصف في مشاهد مختلفة، فكان يذكر من الأوصاف ما يطرأ عليها، إضافة إلى أنه فضل المصدرية في الثابت من الأوصاف؛ لشمولها كما تقدم، فاختار (السعد) و(العز) و(الجمال) على سعيد وعزيز وجميل.

وفي اسم المفعول مدح للشخصين اللذين تتعلق بهما القصيدة: الأب الحاكم وابنه النائب؛ فمدح الابن بأنه: (مرفوع على أفق الهدى)، وبأنه (عضد السيف المحلّى)، وبأنه صاحب (المجد الرفيع المخلّد) و(العز المشيد) و(الفخر المؤكد)؛ وفي هذا مدح للابن بتلقي تلك الصفات، ومدح أيضًا لمن تسبب في إكسابه لها وهو والده الذي رفعه وحلّى به السيف وخلّد له مجد الدولة وشيّد عزها وأكّد فخرها، وقد كثر اسم التفضيل في القصيدة بصورة تتفوق على قصائد أخرى، واللجوء إليه في الوصف بموازنة الموصوف

<sup>(</sup>١) انظر: المغني في علم الصرف، صــ ٢١١-٢١٦.

مع غيره؛ لأجل أن يكون دليلا على تميّزه، وذلك إذا خلت مناسبة القصيدة من شاهد واقعي يؤيّد أوصاف الشاعر، فلو وازن القارئ بين هذه القصيدة مع أخرى تحوي حدثًا يعد منجزًا للممدوح لألفى اسم التفضيل قد قل ظهوره في القصيدة الثانية، فالشاعر لا بد له أن يحيل الوصف إلى دليل يثبته، فإما واقعة تشهد وإما موازنة ترجّح، ومن القصائد التي بنيت على منجز أتمه الممدوح هذه اللامية التي مطلعها:

حصون الكرام صدور العوالي وخيل تناقل مثل السعالي<sup>(۱)</sup> وكانت تصف معركة انتصر فيها الغني بالله، ويُلحظ قلة ورود اسم التفضيل؛ إذ لم يأت فيها إلا مرتين في قوله:

وأمضاهم عزمة

وقوله:

نمته الأعاظم من خزرج

وفي هذه القصيدة قل ورود اسم المفعول؛ لأن أوصاف المدح كانت منصبة على شخص واحد، ولم تكن بين شخصين متصلين (الحاكم وابنه ولي العهد) كما في القصيدة الأولى، فلم يظهر اسم المفعول سوى مرتين هي : (معذّبة) في وصف الجيوش و (المرتضى) في وصف الممدوح، وهذه القلة دليل على الاكتفاء بالوصف الحميد من جهة منشئه فقط؛ إذ ليس في القصيدة حديث عن وريث يتلقى محامد الخير عن أبيه، وفي هذه القصيدة زيادة في الصفات المشبهة عما سبقها فبلغت (١٨) للدلالة على ثبوت الصفات التي يفعلها الغني بالله وجيشه وخيوله، وأنها ستبقى دائمة في وجه العدو، وليست محددة بآن.

## <u> ٣- الدلالة الكنائية:</u>

تنقسم الدلالة في التقسيم البلاغي إلى : مطابقة وهي: (دلالة اللفظ على تمام ما وضع له )، وتضمّن وهو: (دلالة اللفظ على بعض ما وضع له )،

<sup>(</sup>١) الديوان ، صــ١٣٦ .

والتزام: وهي: (دلالة اللفظ على لازم مسماه)(١).

واللفظ إذا أطلق وأريد به لازم معناه يسمى كناية، والكناية هي: (نقيض التعبير عن الشيء بأسلوب مباشر)<sup>(۱)</sup>؛ لذا تعد جديرة بأن تعد من أنواع الدلالة، يعزز من ذلك كثرة ورودها في نصوص ابن الحاج، والكناية لا تعد من المجاز؛ لأن اللفظ قابل (للمعنى الحقيقى والمعنى الكنائى)<sup>(۱)</sup>.

ومن التعابير التي مال فيها ابن الحاج إلى الكناية قوله:

ودام لك الفتح والنصر ما أديم لمكة شد الرحال<sup>(1)</sup> فقوله في آخر البيت: (لمكة شد الرحال) كناية عن السفر لأداء النسك بها من حج وعمرة وفي البيت اقتباس من الحديث النبوي<sup>(0)</sup>.

وقال أيضًا:

ولقد حنقت على المضاجع مذ سكنوا الغداة مضاجع الترب<sup>(۱)</sup> والمضاجع التي من تراب هي القبور، فيكون قوله: (مضاجع الترب) كناية عن الموت، ولم يصرح به بل عبّر عنه بمآله؛ إشارة إلى شدة البعد، وإثارة للأسى والعبرة، ولإقامة فن المشاكلة (۱) بين مضجع الشاعر ومضجع أحبته.

وقال في إحدى مقدمات القصائد:

متى حملت حمر القباب صواغيا فكل قلوب العاشقين صواغ (^)

(٢) البلاغة العربية (البيان والبديع) ، د. وليد قصاب، دار القلم ، دبي، الإمارات ، ط١، ١٤١٨هــ ، صــ٢٢٥.

<sup>(</sup>١) معجم البلاغة العربية ، صــ٥٢٢ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صـ٢٢٦ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ١٣٨ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، حديث رقم (١١٨٩).

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صــ٧٧ .

<sup>(</sup>٨) الديوان، صـ١٨١.

حيث كنى بحمل القباب على ظهور العيس عن الرحيل؛ ليبيّن أن الشاعر تأثر في أول علامة على المعنى دلالة على رهافة حسه الذي لم يحتج لكي يتفاعل ويتأثر أن تنطلق تلك العيس حتى تغيب عن الأنظار، وفي الكناية دلالة على أن باله منصرف إلى من أحب يرقب كل حركة ويتوقع مآلها . ومن كناياته قوله عن الحجيج :

طوالع من كل فج عميق بشعث تمد الأكف افتقارا الله فقد عبر عن توجههم بالدعاء إلى الله تعالى بمد الأكف، وهذا المنحى بالدلالة من التصريح إلى الكناية يحدد المسافة التي التقط الشاعر منها المشهد، فقد رصد البصري (مد الأكف)، ولم يرصد السمعي (الدعاء) دلالة على بعده.

وتظهر في المجال الحربي بعض الكنايات منها:

مقيمون سوق الطعان الذي به عالج الموت خلع النعال فرب سائل: ماذا يقصد الشاعر بخلع النعال الذي عالجه الموت ؟ والجواب أن الشاعر يختم بهذا البيت أبياتًا في وصف المعركة، وكان النصر لآل نصر، أما الأعداء فمن سلم منهم من القتل فقد ابتغى الهرب؛ ولكي يزيد في سرعته فإنه يتخفف من النعال؛ فكنّى ابن الحاج بهذا الموقف عن ذكر الهرب دلالة على هوانهم، وللسخرية بحالهم، وهو ما يكمل التعبير الساخر الذي يجعل آل نصر قد أقاموا في السوق متجرًا للعطارة يبيع ترياق الموت لعلة الهرب.

ومن الكنايات في ميادين الجهاد:

وخوضك في غمرات النجيع بجرد يعابيب رحب المجال(")

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ١٠١ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٧٣٧ .

<sup>(</sup>٣) السابق الموضع نفسه .

حيث كنّى عن العراك بغمرات النجيع إشارة إلى استمرار الخوض والاستبسال في القتال، ولم يقتصر على سيلان الدماء من الأعداء بل الخوض ممتد إلى أن يكثر الدم حتى يكون غمرات تُخاض، ويتحول الدم إلى اليُبْس دلالة على مدة السفك الطويلة.

ويستعمل ابن الحاج بعض الكنايات في الغزل منها:

بعيدة مهوى القرط أقسمت إنه لأبدع من نجم السماء إذا هوى فقد كنّى عن طول جيد حبيبته ببعد المسافة بين القرط في الأذن وموضع سقوطه، وهي مأخوذة من قول عمر بن أبي ربيعة:

بعيدة مهوى القرط إما لنوفلٍ أبوها وإما عبد شمسٍ وهاشمُ وهاشمُ وق كناية أخرى عن جمال محبوبته، يقول:

وعاطلة الجيد حليتها بشعري نظاما ودمعي نثارا<sup>(\*)</sup> فهده الجميلة في الغواني اللاتي يستغنين بجمالهن عن الحلى والزينة.

### <u>٤- الدلالة المجازية:</u>

المجاز: (هو ما أريد به غير المعنى الموضوع له في أصل اللغة) أو تعد هذه الدلالة أكثر ما يحيل إليه الشعراء، وهي من مجالات الخروج عن اللغة العادية إلى اللغة الأدبية، ومن استعمالات الدلالات في قوالبها التقليدية إلى إبداع فني يكسب الكلام تأثيره وبراعته، وهو: (أبلغ من الحقيقة وأحسن موقعًا في القلوب والأسماع) وذلك في أغلب مقامات الإبداع الأدبي إذا ظهرت عليه لمسات المبدع التي تعرف إتقانه والجودة في توظيفه، وهو من

(٢) شرح ديوان عمر بن أبي ربيعة(٩٣هـــ) ، تحقيق وشرح : محمد محيي الدين عبد الحميد ، مطبعة السعادة ،

مصر ، ط۲، ۱۹۲۰ م ، صــ ۲۰۸ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ٩٠٠.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ١٠٠ .

<sup>(</sup>٤) معجم البلاغة العربية ، صــ٧٤٧ .

<sup>(</sup>٥) العمدة ، ١/٢٣٢ .

(أكثر وسائل التطور الدلالية لمفردات اللغة)(۱)؛ إذ هو مجال رحب للتوالد الدلالي .

والمجاز اللغوي نوعان من حيث العلاقة بين اللفظ المستعمل والمعنى المقصود، الأول علاقته التشبيه، ويسمى الاستعارة، وموضع عرضه في فصل التصوير الفنى ـ إن شاء الله ـ .

والثاني: متعدد العلاقات وهو المجاز المرسل<sup>(۲)</sup>، فقد جاء المجاز المرسل متعدد المواضع والعلاقات في شعر ابن الحاج.

فمنه ما كانت علاقته جزئية (٢) بمعنى أنه يمثل جزءًا من المعنى المقصود، كقوله:

إليك أبا عبد الإله أتى الملا كما قد أتى الحُجّاج شوقًا إلى الحِجْرِ (') حيث ذكر " الحِجْر" المعبّر عما هو أعم وهو الحج والأماكن المقدسة كما يعد الحِجْر جزءًا من الكعبة من حيث القبلة والطواف ـ وإن لم يدخل في بنائها ـ لذلك يكون الشاعر قد اختار جزءًا مهمًا من المعنى الكلّي، وهذا شرط في توظيف هذا المجاز .

ومن المجاز ما تكون علاقته عكس ما سبق، فقد تأتي العلاقة الكلية (٥)؛ لتعبر بالكل عن الجزء، ومن أمثلتها:

مفني جيوش الروم وهي نواهد فيها من الكفار أخبث حشوة (١) فالحقيقة تأبى أن جيوش الروم قد عمها الفناء، لكن الشاعر استخدم (جيوش الروم) دون استثناء بصورة مجازية تمثل تفاؤل الشاعر بفناء العدو

كله ليزول الخوف عن الأندلس، ولو توخّى الشاعر الدقة الدلالية هنا

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) علم الدلالة التطبيقي ، صـ١٨٢ .

<sup>(</sup>٣) في البلاغة العربية ، صـ٣٥٣ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٥١١ .

<sup>(</sup>٦) الديوان صــ٩٤.

بالتجزئة والتبعيض والاستثناء لعكر جو الفخر والإشادة بالقوة وترهيب الأعداء.

والعلاقة الكلية تبدو مرتبطة بالمبالغة ومنفكة عن الدقة، ومن ذلك مدحه لأبى عنان على عدله:

جلا عدل مولانا الخليفة فارس شموسا هدت أنوارها الجنّ والإنسا<sup>(۱)</sup> فلو اقتصرت أنوار العدل على سكان الدولة المرينية لقبل المعنى، وأمكن عده تطابقًا حقيقيًا، لكنه آثر المجاز توسعًا في المدح حتى أوصل أثر الممدوح إلى الثقلين ، ولا يظهر في هذه العمومية قيمة شعورية وتعبيرية .

وقد يعمم الشاعر الدلالة على الظرف الحاوي للشيء المراد بما يعرف بالعلاقة المحلية (٢):

وبنفسي بذي الأراك خيامٌ في رضاها بذلت غاية وسعي وبنفسي بذي الأراك خيامٌ في فقصد برالخيام) التي يبذل لها الغاية والوسع لأجل رضاها: من يسكنها مما قدح زند اللوعة والغرام في قلبه، لكنه عبّر عنه بمحله، كأن المحبوب لا يفارق الخيام إشعارًا بشدة الحياء والستر الذي تتصف به ساكنات الخيام. ومنه أيضًا:

وإني بالأشعار قد جئت متحفا كما أتحف الجُمَّال يثرب بالتمر فل فالمراد ب(يثرب): أهلها؛ فهم المعنيون بالتمر المجلوب، واستعملت في الدلالة عليهم لكونها محلا لهم، وهذا استعمال مجازي أشبه بالحقيقة لكثرته.

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ١٩٧ .

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) السابق ، صــ٥١١ .

وقد تُعكس العلاقة السابقة فيكون الشيء الموجود الحال"(۱) هو المذكور والمحل هو المراد، كقوله بعد عودة الغني بالله وإخماد الفتن وإحكام السلطة.

وعادت بك الدنيا إلى الخفض والغنى كما عاد سر العاشقين إلى الهجر" وفيه يتضح أن ابن الحاج قد جعل عودة الغني بالله عودة إلى الخفض والغنى وهما وصف حال في حكمه وسلطته، ولعله فضل الحال (الخفض والغنى ) على المحل (عرش غرناطة)؛ لأنه يلبي مقصوده في القصيدة وهو التكسب، وقد وقع البيت في أواخر القصيدة، وبعده أشار إلى مدحه:

وإني بالأمداح فيك لمولع كما ولع الأبطال بالكر والفر والفر ومن علاقات المجاز المرسل الواردة في شعر ابن الحاج: العلاقة السببية<sup>(۲)</sup>، وتتمثل في البيت التالي:

ببذل الندى والبأس يعرف دائما كما تعرف الأنهار بالمد والجزر فا فالندى والبأس لا يبذلان بعينهما، وإنما هما خُلُقان يتسببان في تقديم المال والنفس، فيكون الشاعر قد استعمل مكان المال والنفس سببهما.

ويأتي عكس تلك العلاقة، وهي: العلاقة المُسبَّبية (٥)، فيترك الشاعر ذكر السبب ويذكر نتيجته، ومنه جاء البيت التالى:

فقوله (رنة نادب أو نائح) إشارة إلى الموت الذي أدّى إلى انفعالات الندب والنياحة.

\_

<sup>(</sup>١) في البلاغة العربية ، صـ٧٥٧ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ٥١١ .

<sup>(</sup>٣) انظر: في البلاغة العربية ، صـ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٥١١ .

<sup>(</sup>٥) انظر: في البلاغة العربية ، صـ٢٥٣.

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صـــ٧٠ ، والبرحاء: الشدة والضيقة خاصة في الحمّى، انظر: لسان العرب، ٥٢/٢.

ومن العلاقات: (اعتبار ما كان)(۱)، فيستعمل بدل لفظ المعنى المراد لفظ بمثل أصله وما كان عليه:

إذا أصمغت في كفه شجر القنا أتى من نجيع جامد بصماغ تصنع فيقصد أن كف الممدوح تمسك الرمح لكنه أتى بالأصل الذي تصنع منه الرماح وهو شجر القنا.

ويقابل العلاقة السابقة علاقة أخرى، وهي: (اعتبار ما يكون)<sup>(۱)</sup>، ومنه وصفه لآل نصر في الحرب:

لبسوا قميص البأس أحمر وارتدوا بردائه والخيل ذاتُ قِماصِ<sup>(1)</sup> يُلحظ أنه يصفهم بأنهم لبسوا قميص البأس ولونه أحمر، ولا شك أن وقت لبسهم له لم يصطبغ بالحمرة بعد، وإنما يكون الاحمرار عند القتال فالحمرة مجاز مرسل باعتبار ما سيكون.

ومن أكثر العلاقات ورودًا: العلاقة الآلية (٥)؛ حيث يُسمّي الشيء باسم آلته، فيعبر بالسيف عن الحرب، وبالقلم عن العلم، وبالكأس عن المشروب، مثل قوله:

وليث الوغى الشهم الذي لعداته بأسيافه في الترب أي مراغ (١٠) فقد اختار أن يجعل تمريغ العداة بإحدى آلات الحرب، وهي الأسياف؛ لأنها الأهم، مع أن تمريغ العداة يحتاج للأسياف وغيرها، وقوله:

ولا تطمعوا في الرد فالناس كلهم وأوا أن مولانا له القلم الماضي(٧)

<sup>(</sup>١) انظر: في البلاغة العربية ، صـ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ١٨٣ .

<sup>(</sup>٣) في البلاغة العربية ، صــ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ١٦٧، والقماص: الوثب، انظر: لسان العرب، ١٩٠/١٢.

<sup>(</sup>٦) الديوان ، صــ١٨٢ .

<sup>(</sup>٧) السابق ، صــ٧٦ .

يصف المذكور في هذا البيت بأنه صاحب قلم ماضٍ وهو تعبير عن صنعته الكتابية والمعرفية، وقوله:

وسقتهم كأس الردى جرعا ما ساغ بعد مذاقها شربي (۱) فإن الكأس حامل للمشروب لكنه كثر في التعبير عن المشروب عينه.

#### ٥- الدلالة الثقافية:

يُلحظ في المعجم الشعري في آخر العصر العباسي وفي العصرين المملوكي والأندلسي أن الشاعر قد ربط (شعره بالثقافة التاريخية الشاملة) (٢)، وكثيرًا ما يحيل الشاعر دلالة لفظ ما إلى محصلة ثقافية اكتسبها ذلك اللفظ (بما يجعل من المرجعية الثقافية عنصرًا بانيا داخل القصيدة) (٣).

وتختلف أنماط المرجعية الثقافية من حيث سبل توظيفها والإحالة إليها وعلاقتها بالدلالة المعجمية المركزية، وما يلي يعد تقريبًا يمايز فيما بينها:

أ) الإحالة المباشرة إليها، فلا تقبل الدوال حينئذ غير تلك الدلالات الثقافية، وتكون في سياقات الاستشهاد والتشبيه والفخر، فمن الاستشهاد الذي يأتي حجة للمحتوى الفكري في النص ثناؤه على تفاؤل الممدوح.

هداك لأخذ الفأل والفأل منجب كما جاء عمن جاء بالنور والهدى(١٤)

ففي قوله: (والفأل منجب ...) إحالة إلى مرجع يحدد مدلول: (كما جاء) أي النص الذي فيه استحباب الفأل<sup>(ه)</sup>، ومدلول (من جاء بالنور والهدى) إحالة إلى الثقافة الإسلامية الراسخة عند المسلمين المكتسبة من الوصف القرآنى للنبى .

<sup>(</sup>١) السابق ، صـ٧٦ .

<sup>(</sup>٢) بناء القصيدة العربية في العصر المملوكي (البنية الإحالية ) ، د.يوسف أحمد إسماعيل ، حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية ، مجلس النشر العلمي ، جامعة الكويت ، حولية ٢٥ ، الرسالة ٢٢٠، ٢٠٠٤م ،صــ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٥١ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ ٨١ .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري، حديث رقم (٥٧٥).

#### ومنه أيضًا:

ولقد روى الرهبان عنه للورى قصصا كما يروون عن مقلاص فهو يقول في هذا البيت صورة بنيت لأجل الإحالة الثقافية التي خُتم بها، فهو يقول عن الممدوح أنه جعل رهبان النصارى يتعجبون من صنائعه، ويروونها للورى؛ لأنهم مطلعون على أفعاله وسيرته بسبب الصراع، وهذا يشبه ما قيل من أن أبا جعفر المنصور ـ الذي من أسمائه مقلاص ـ (لمّ أراد أن يبني مدينة بغداد رأى راهبًا، فناداه، فأجابه فقال: هل تجدون في كتبكم أنه يُبنى هاهنا مدينة ؟ قال: نعم يبنيها مقلاص، قال: أنا كنت أُدعى مقلاصًا في حداثتي) في مقلاصًا

ويشبه انتقال ابن الحاج في البيتين السابقين إلى إحالته الثقافية انتقال العالم إلى دليله والمؤلف إلى شاهده؛ إذ من لغتهما أن يُسبق الدليل والشاهد بمثل: (كما جاء ..) و(كما يروى)، وهذا الضرب من الصياغة والمسلك في توظيف الدلالة الثقافية يجعل النص قريبًا من المنظومات العلمية التي تقرن المسائل بالدلائل، والفوائد بالشواهد، ويصير كأنه من أشعار العلماء بينة التكلف فاقدة للسهولة (٣)، ويعرض ذلك في مطولاته كقوله:

ولاحت بدور تسمى وجوها بأفق سماء تسمى خياما<sup>(1)</sup> أهلة سير تسمى مطايا بأفلاك أفق تسمى قفارا<sup>(0)</sup> وقد تأتى الإحالة للتشبيه، وتكون غالبًا إلى الأحداث التاريخية، وكثر

(١) الديوان ، صــ١٧٢ .

(۲) الكامل في التاريخ ، عز الدين أبو الحسن علي بن محمد بن الأثير (۲۳۰هـــ) ، تحقيق : عدنان العلي وهيثم طعيمي ، المكتبة العصرية ، صيدا ، بيروت ، ط١ ، ٢٠٠٨ م ، ٩٧/٥ .

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٧٤١ .

<sup>(</sup>٥) السابق ، صــ١٠١ .

هذا في مرثية خاله:

وأرمي فؤادي بالشجون ربت كما رمى الشنفرى بالحرب مئزر لحيان وأستبطئ البلوى وقد جد جدها كما استبطأ الغارات عمرو بن نعمان أما ما يجيء لأجل التفاخر فهو مرتبط بأسماء الأعلام في السياسية والأدب.

فسر في ضمان الله ملكك فوق ما تسنّى قديما للرشيد وللمهدي ودونك مدحا شبّه المسك عرفه فطيبه ينسي أبا الطيب الكندي(٢)

ب) إيهام الدلالة الثقافية، وذلك في فن التورية ، إذ يورد من الدوال ما يوهم أن مرجعها ثقافي، والمقصود المرجع المعجمي المركزي، وغرضه إثبات ثراء المرجعين لديه، وقدرته على المواءمة بينهما، واختبار المتلقي في ذلك، مع ما فيها من إمتاع وتسلية يغلب على الهدف التعبيري، ومن أمثلته:

أيا ضوء الصباح ارفق بصب تسيل دموعه في الخد سيلا وكنت بليلة ليلاء طالت فها أنا في الورى مجنون ليلاً

فإن ختام المقطّعة الغزلية يوهم أن المراد (بمجنون ليلا) ـ منطوقه لا مكتوبه ـ الشخصية الأدبية المشهورة في الغزل ، لكن المراد ابن الحاج نفسه و (ليلا) صفة لطول تلك الليلة (٤) ، وليست المرأة التي هام بها قيس بن الملوّح .

ومنه أيضًا وصفه للقوم الذين غزاهم أبو عنان المريني ، فسلبهم أرضهم وأخرجهم من بيوتهم :

وقد أشبهوا الخنساء حزنا فكلهم ينوح على صخر ويشكو من الفقد فقد أشبهوا الخنساء، ويدعم فكلمة (صخر) توهم أن المقصود صخر بن عمرو أخو الخنساء، ويدعم هذا الوهم ذكر الخنساء وذكر الحزن والنوح الذى كانت تجود به على

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ١٦٢ .

<sup>(</sup>٢) السابق ، صــ٥٩ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ١٣١ .

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب، ٢٦٨/١٣.

<sup>(</sup>٥) الديوان ، صــ ٩٤ .

أخيها، لكن السياق الحربي يدل على أن (صخرًا) على معناه الأصلي، وهو ما يتسق مع تسلسل الأحداث إذ طُرِد الأعداء وأووا إلى الجبال جالسين على صخورها يبكون ما حدث لهم.

وفي الغزل ورد مثل هذا النمط في قوله في إحدى مقطَّعاته:

هنيئًا لك البشرى بهن قدم كما تريد بنعمى للسعادة جامعه وإن كنت من أهل الصلاح فلا بمائل قلب منك عن حب رابعه (۱)

فقد سبق إلى الذهن أن المقصود بختام المقطّعة (حب رابعه): رابعة العدوية تلك المرأة الصوفية (من والصحيح أنه يقصد به العدد في دلالته المعجمية؛ حيث كانت المقطّعة جوابًا عن قول أحد أصحاب ابن الحاج يذكر فيه غرامه بآنسات ثلاث (۳).

ج) إيهام الدلالة المعجمية والمقصود الدلالة الثقافية في نمط معاكس للسابق كقوله:

رحلت نحو دمشق الشام مبتغيا راوية عن ذوي الأحلام والأدب ففزت في كتب الآثار حين غدت تروى بسلسلة عظمى من الذهبو(١٤)

حيث توهم نهاية المقطّعة بأن (الذهبي) يراد به المعدن المعروف لكن بالنظر للنص وللسياق يتضح أن المقصود به الإمام الذهبي<sup>(ه)</sup>.

وقد يستعمل هذا النمط في الدعاية السياسية إذ من خلاله يقرن بين حدث واقعى مثير للجدل والاختلاف، وحدث تاريخي له إجلال وتقدير، فقد

(٢) انظر في أخبارها : وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن حلكان (٢) انظر في أحبارها : إحسان عباس ، دار الثقافة ، بيروت ، ٢٨٥/٢ .

<sup>(</sup>١) السابق ، صــ١٧٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر: نفح الطيب، ١١٨/٧.

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٢3 .

<sup>(</sup>٥)هو أبو عبد الله محمد شمس الدين بن أحمد بن عثمان الذهبي، حافظ ومؤرخ ولد بدمشق سنة ٦٧٣هـ.، وتوفي بما سنة ٧٤٨هـ.، وله تصانيف تقارب المئة، منها: سير أعلام النبلاء ودول الإسلام. انظر: الأعلام، ٣٢٦/٥.

استولى على حكم الدولة الحفصية بتونس بعد وفاة أبي بكر الحفصي ابنُه أبو حفص عمر (١)، وفي ذلك قال ابن الحاج:

وقالوا أبو حفص حوى الملك غاصبا وإخوته أولى وقد جاء بالنكْرِ فقلت لهم كفوا فما رضي الورى سوى عمر من بعد موت أبي بكر(٢)

فاستغل اتفاق الدوال بين العصر الراشد والعهد الحفصي لتأييد الوضع السياسي في دولة بني حفص، ويدل على أن المقصود بالبيت الثاني الدلالة الثقافية قوله: (رضى الورى)، وهذا لا يتأتى للحاكم الحفصي، ويحسن التنبيه بأن الدلالة المعجمية الموهومة هنا هي بمعناها العرفي الشائع.

د) احتمال الدلالتين الثقافية والمعجمية، وإمكان الإحالة إلى أحدهما، بل يحسن اعتبار الدلالة الثقافية من الإيحاء الذي تومض به الكلمة في بعض المواضع، ومن أمثلة هذا النمط قوله:

ومن كان جيش الرعب يفني عداته فذاك غني في الحروب عن الجندِ

فإن الشاعر يصف هيبة الممدوح التي ترعب عداته، وتُعمل فيهم ما يُعمله الجيش من الإفناء، واستخدم الشاعر لذلك كلمة (جيش الرعب) التي أدت إلى الدلالة السابقة وفق دلالتها المعجمية الأصلية، ولا يمنع هذا من تأمل الإشعاع في (جيش الرعب)؛ حيث تتسع هالتها إلى راسخ ثقافي أسسه حديث المزايا النبوية وفيه: (أعطيت خمسًا لم يعطهن أحد من النبيين قبلي)، ومنها: (ونصرت بالرعب مسيرة شهر) في ومن خلال هذا الإيحاء الدلالي المتسع يتبين أن من محاسن الممدوح أنه مقتد برسول الله على يقاتل على نهجه فيوقع الله الرعب في قلوب عداته.

(٤) صحيح البخاري، حديث رقم (٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ٦١١ - ١١٧ .

<sup>(</sup>٣) السابق ، صــ٤ .

ومن ذلك ما لا يمكن الجمع بين الدلالتين في قوله:

أولئك أنصار النبي الذي له مدائح عنها أُعْجِز المتنبئ (المتنبئ): إذ تلوح لهذا البيت قراءتان مفترقتان حسب تفسير كلمة (المتنبئ):

الأولى: إذا أُعمِلت الدلالة المعجمية لكلمة (المتنبئ) فيكون معنى البيت: (للنبي الله مدائح تدل على خصائصه وخصاله ولم يستطع أي مدّع للنبوة الظفر بها)،

والثانية: إذا أُعملت الدلالة الثقافية فيكون المعنى: لقب الشاعر المشهور أبي الطيب، فيصير المفهوم: (أن أبا الطيب المتنبي مع براعته لم يقل مدائح كتلك المدائح التي قيلت في النبي أن وكلمة (أُعجز) تدل على سبب ذلك: إما لأنه لم يستطع، أو لأنه حُرِم من السعي إليه.

(١) السابق ، صـــ٩٩ .

#### ثانيا: الحقول الدلالية:

بعد أن تناولت أنواع الدلالة من حيث مرجعيتها على مستوى الديوان فسأجمل الكلام - إن شاء الله - في ختامه على علاقة المدلولات بعضها ببعض في النص مفيدًا من نظرية الحقول الدلالية التي تعني: (تصنيف المداخل المعجمية في أنساق بنيوية وفق علائق دلالية مشتركة)(١)؛ لأجل التعرف على بنية النص الدلالية .

وتختلف المقاييس التي في ضوئها تُوزّع الحقول، فمنها مقاييس ما فوق لسانية تصنف المدلولات تصنيفا موضوعيا، ومنها مقاييس لسانية، وهي متنوعة كالتصنيف الصوتي والاشتقاقي (۲).

ولعل الأقرب لخدمة الدراسة الأدبية هو الأخذ بالمقياس اللساني المعتمد على العلاقات بين البنى الدلالية من ترادف وتضاد واشتمال وتدرج وغيرها"، وهو يكشف نماء الدلالة في النص عبر تتبع تنقلاتها؛ إذ تنشأ بذرة الدلالة ثم تنتقل إلى حالة أخرى إما:

أن تكون مماثلة لها (ترادف).

أو مشتملة عليها (اشتمال).

أو معاكسة لها (تضاد)

أو درجة من درجاتها (التدرج) أو غير ذلك.

والمؤهل من النصوص لتلمس البناء الدلالي هو ما نظم بنيته علاقات دلالية (ئ)، أسهمت في توالد مبانيه واتساقها؛ لأن من النصوص ما يتولد من علاقات صورية بين أجزائه وهي شائعة في عصر ابن الحاج حيث يمثل البديع اللفظى مسارًا بانيًا في النص يضم إلى الكلمة ما يجانسها أو يسجعها، ومن

(٣) انظر : علم الدلالة ، أحمد عمر مختار ، صــ٩٨ .

<sup>(</sup>١) مباحث في اللسانيات، أحمد حساني، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ١٩٩٩م، صـ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر السابق ، صــ ١٦٦ - ١٧٠ .

<sup>(</sup>٤) انظر: مباحث في اللسانيات ، صــ١٠٢.

العلاقات الصورية الارتباطات الاشتقاقية(١)، ولها حضور في شعره عبر فن بديعي لفظي وهو رد العجز على الصدر؛ فكثيرًا ما كانت القافية مكررة بذاتها أو بأحد مشتقاتها .

وكلما قرب النص من الذاتية، وبَعُد عن شعر المناسبات، وأسلم قياده للتلقائية؛ فانحاز عن الاصطناع البديعي أمكن أن يعد دلالي البناء فاخترت لذلك نص ورد في تقاييد ابن الحاج، وصدّره بقوله (ومما كنت قد نظمته في الرثاء )(٢)، فهو نص تام مستقل مركّز في موضوعه مكوّن من سبعة أبيات هى :

ونجوم أفق محامل الركب لعب الشجون بمدمعي السكب ما ساغ بعد مذاقها شربی آليت لا أنسى تذكّرهم أنّى ولست بزائل الحبِّ لم أخش بعد موارد الخطب وهوى الأحبة وهو لي قسم لا زلت بعدهم أخا كرب ولقد حنقت على المضاجع مُذْ سكنوا الغداة مضاجع التُرْبِ(")

أين استقل أحبة القلْب لعبت بهم أيدي النوى سحرًا وسقتهم كأس الردى جُرعا كانوا الحياة فمُذْ فقدتهم والحقول الدلالية (٤) التي يتوزع عليها النص هي:

الترادف : جاءت بعض البُنى الدلالية متماثلة أو متقاربة في الدلالة:

| الخطب | الحب  | قسم  | الكلمة  |
|-------|-------|------|---------|
| الكرب | الهوى | آليت | مرادفها |

<sup>(</sup>١) انظر : السابق ، الموضع نفسه .

LES NOTES DE Voyage D'IBRAHIM B. AL- HADJDJ AN-(Y) **NUMAYRI** 

<sup>..</sup> p:126

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ ٤٦ .

<sup>(</sup>٤) انظر : علم الدلالة ، أحمد عمر مختار، صـ ٩٨ وما بعدها .

#### ٢- الاشتمال أو التضمن:

حيث اشتملت كلمة (الأفق) على (نجوم)، وكلمة (القلب) على (الشجون)، والكلمات التالية يشتمل ما بعدها على ما قبلها: (مذاق، ساغ، شرب، جرع).

#### ٣- التضاد بنوعيه:

أ) الحاد :حين يتضاد المعنيان تمامًا مثل :

(أنسى) ضدها (تذكر) ، و (الردى) ضدها (الحياة) ، و(النوى) ضدها (سكنوا).

ب) المتدرج: حيث تتدرج البنية الدلالية في التحول إلى بنى دلالية أخرى مثل الأحبة الذين وصفهم الشاعر بأنهم (كانوا الحياة) مروا بمراحل من استقلال الركب ثم النوى، وأخيرًا شرب كأس الردى.

وقد يأتي التدرج بلا تضاد كما تدل عليه هذه الكلمات في نهل الماء: (موارد، كأس، السكُب، سقتهم، مذاق، شرب، ساغ جُرَع).

3- التنافر: ويكون باختلاف المعاني مع اشتراكها في صفة : مثل : (الغداة) و (سحر) تشتركان في أنهما من الأوقات، و (الحب) و (أخشى) و (حنق) و (الشجون) تشترك في العاطفية، و(ليس) و (لا) و(لم) تشترك في النفى .

والنص خالص في الذاتية، ويلمح فيه التلقائية وتدفق الخاطر، ومركّز في موضوع واحد يسير على تتابع سردي؛ حيث كان الحقل الدلالي (التضاد المتدرج) هو ما يسير عليه النص؛ فحين يحكي أماكن الأحبة يبدأ بمكانين، هما: المكان الروحي الثابت وهو (أحبة القلب) والمكان البصري الذي يجل فيه الشاعر أحبته (نجوم – أفق)، فالتميّز بالضياء هو ما يراه فيهم، والاتصاف بالسرمدية هو ما يتمنّاه لهم، وفي ذلك الرأي والأمل دلالة على قناعة بصرية تمثل الطموح الوجداني في ردائه البدوي.

وكلُّ من المكانين السابقين غير واقعيين، وإنما الواقع الذي شكّل مأساة القصيدة هي الأمكنة التي أخذت تتداول الأحبة، بدءًا بـ(محامل الركب)، ثم (أيدي النوى اللعوب)، ثم يخفي الشاعر قليلا المكان الثالث الذي أدار المأساة وسلب الحياة وهو (مضاجع الترب) قاصدًا القبر، وكان هو آخر ما نطق به الشاعر في النص:

وسقتهم كأس الردى جرعا ما ساغ بعد مذاقها شربي ولقد حنقت على المضاجع مذ سكنوا الغداة مضاجع الترب

# الفصل الثالث

# التصوير الفني

المبحث الأول: أنواع الصورة

أولا: التقرير.

ثانيا: التشبيه

ثالثا: الاستعارة.

المبحث الثاني : مصادر الصورة

أولا: المصدر الطبيعي.

ثانيا: المصدر الحيواني.

ثالثا: المصدر الإنساني.

## المبحث الأول: أنواع الصورة.

يتنوع مفهوم الصورة عند دارسي الأدب والبلاغة سواءً أكانوا قدامى أم معاصرين<sup>(۱)</sup>، ولعل أشمل تعريف لها هو أن الصورة هي: (أية هيئة تثيرها الكلمات الشعرية بالذهن شريطة أن تكون هذه الهيئة معبرة وموحية في آن)<sup>(۱)</sup>.

ولتشكيل الصورة طرائق متعددة؛ فالشاعر حين يصنع من كلماته صورة يرسمها الذهن له أن تكون هذه الصورة حقيقية وواقعية، تعبر عن عين ما تقصده، وقد يعمد إلى الإتيان بصوره أخرى ترافق الصورة الحقيقية؛ لتخدمه في التعبير عنها، ولابد من أن يكون بين الصورتين تقارب وتشابه، وقد يعمد أيضا إلى تداخل الصورتين لتتحولا إلى صورة واحدة من خلال الاكتفاء بإحدى الصورتين واستعارة جزء أو أجزاء من الصورة المتروكة.

فاكتفاء الشاعر بالصورة الأصلية الحقيقية نوع يسمى الصورة التقريرية، وإضافة صورة مشابهة للصورة الأصلية نوع ثانٍ يسمى التشبيه، ودمج الصورتين ببقاء إحداهما مستعيرة من الأخرى نوع ثالث يُسمّى الاستعارة، والتي يتوحّد فيها المشبه والمشبه به (۱۳)، ومن خلال هذه الأنواع سأدرس الصورة لدى ابن الحاج.

## أولا: التقرير:

وهي: (الصورة التي لاتحوي تشبيها أومجازا)(أن)، وذلك بأن يعرض الشاعر واقعته دون أن يقرنها بصورة مشابهة أو يعبر عنها بالمجاز، فإن (مفهوم

<sup>(</sup>۱) انظر الصورة الفنية في الشعر العربي مثال ونقد، د.إبراهيم الغنيم ،الشركة العربية للنشر والتوزيع القاهرة ، ط۱، ۹۹۲م ،صـــــ۸ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الصورة الفنية في النقد الشعري ، د.عبد القادر الرباعي ،مكتبة الكتاني الأردن ط٢ ،٩٩٥ م،صــ٨٥

<sup>(</sup>٣) انظر: البلاغة العربية، (البيان والبديع)، صـ ١٥٠

الصورة الفنية لا يقف عند ألوان المجاز بل يتجاوزها إلى التعبير بالحقيقة)(1)، والصورة التقريرية فيها مجال للإبداع والتأثير والفن تنطلق متى ما تجنب الشاعر العرض الرتيب، وأحسن موضع التقاطه للصورة، وجعلها تتفاوت أجزاؤها من حيث الدقة والحركة والتأمل وانتخب منها ما يثير ويمتع؛ (فإن من المشاهد النفسية والواقعية ما يحرك العواطف ويهز الوجدان)(1)، وتظهر الصورة التقريرية في بعض موضوعات شعر ابن الحاج، من ذلك:

١. المدح النبوى: وذلك إذا ضمّن شيئا من السيرة النبوية:

وعكّاشة أعطاه غصنًا فعاد إذ تناوله سيفًا صقيلا من الهند لمولده نيران فارس أُخمدت فعطّل منها كل أقبح مسود وايوان كسرى وهو ذاك وملكه كلا الشامخين استشعرا الإذن بالحد وللجن طرد عن مقاعد سمعها بكل شهاب لا يمل من الطرد وعين أبي السبطين بالتفل قد شفى وكان لها التبريح في الأعين الرمد أن الأبيات السابقة التي تعبر عن بعض المعجزات المروية للنبي قد نقلت الحدث كما هو، وجعلت قارئها وقارئ التاريخ سواء؛ إذ جاءت بصور تقريرية غابت عنها لمسات الشاعر، فكانت نقلا لا فن فيه، ولم يبرح الشاعر فيها مكانة الناظم.

وَحَىنَّ إِلَى يُهِ الجِدْعُ وَاشْتَدَّ حُزْنُهُ ومِنْ قُبْلُ لَمْ تَشْكُ الجُدُوعُ بِفُقْدَانِ كَالَّ الْمُ تَشْكُ الجُدُوعُ بِفُقْدَانِ كَالَّ اللَّهِ الْجِدُوعُ بِفُقْدَانِ كَالَّ اللَّهِ الْمُ الْمُ تَشْكُ الجُدُوعُ الْمُثَانِ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّلَّالِي الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ الل

(١) الصورة الفنية في الشعر العربي، صــ ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٣) الديوان ، صــ٥٨ .

<sup>(</sup>٤) السابق: ١٥٧

وقال في موضع آخر وبالمعنى نفسه:

وَالجِـنْعُ حَـنَّ لَـهُ كُـلَّ الحَـنِيـنِ فَمَا اَشْجَى بطِيبَةَ جِنْعًا كَادَ يُعْدِيهَا كَأَنَّمَا الـوُرْقُ إِذْ غَنَّـتْ بِأَغْصـنِهِ قَدْ عَلَّمَتْهُ فَأَضْحَى بَعْدُ يَحْكِيهَا(')

واختيار ذلك الفن البديعي لم يكن مثمرا في خدمة الموضوع؛ لأن حسن التعليل مبني على الادعاء المخالف للواقع، أو على الغلو الذي يتجاوز المقبول والمعقول، أو على التظرف والهزل الذي لا يناسب مقام الجد، وكلها لا تستساغ عند ذكر شمائله ومعجزاته، على أن الشاعر قد استخدام (كأنّ) في بدء التعليل في كلا الموضعين لتفيد عدم جزمه بتعليله، وأنه من إيحاء الصورة فحسب.

والمحتوى الفكري لنبويات ابن الحاج يشكو من غياب القالب الفني المبدع، فهو يقدم المحتوى بقالب إخباري مجرد عن اللمسات الفنية، فالصورة التقريرية فيها مجال للإبداع الذي يعرضها تصويريا من خلال تكثيف بعض أجزائها، ورصد حركاتها، ومزجها بما يختلج في النفس عند رؤيتها، لكن ابن الحاج لا يختلف عرضه للشمائل والمعجزات عما يجده المتلقي لدى المؤرخين وكتاب السير والمغازي، وهو نمط لا يقتصر على ابن الحاج بل يعم كثيرا من ناظمي المدائح النبوية، فقد عُد من خصائصهم (طغيان المعلومات الجاهزة) (۱)؛ حيث (ينحون في استعراضها منحى سرديا مستفيدين مما تداولته كتب السيرة والمغازي ومما راج عن طريق الفكر الصوفي والمخيلة الشعبية) (۱).

## ٢. وصف المعارك:

ظهر فيه التصوير التقريري على قلة، كقوله في غزو قرطبة:

وَلَقَدْ نَسِيتُ وَمَا نَسِيتُ مَوَاقِعًا حَكَمَ الظُّهُورُ بِنُجْحِهَا المُتَعَرَّفِ

<sup>(</sup>١) السابق: ٢٠٥

<sup>(</sup>٢) الحب المحمدي: ١٢١

<sup>(</sup>٣) السابق الموضع نفسه

وَشَهِدْتُ طَاغِيةَ النَّصَارَى خَادِمًا فِيهِنَّ بَيْنَ يَدَيْكَ خِدْمَةَ مُنْصِفِ مُتُطَأَطْطًا لَكَ حَاسِرًا عَنْ رَأْسِهِ يَرْجُو وَيَأْمَلُ مِنْكَ نَيْلَ تَعَطُّفِ وَلَا أَلْ مِنْكَ نَيْلَ تَعَطُّفِ وَأَطَلْتَ إِحْرَاقِ الزُّرُوعِ وَقَدْ شَكَا زُرَّاعُهَا أَزَمَاتِ دَهْرٍ مُجْحِفِ(')

ففي الأبيات تصوير لمشاهد الحرب كما هي في الواقع كأسر قائد العدو، وأفلح الشاعر إذ لم يكتف بالنقل المجرد للخبر بل تلمس في الصورة جوانب نفسية طرأت على القائد المأسور، تجعل القارئ يتفاعل ويصل إلى دلالات تستوجبها هذه الصورة، أهمها قوة جيش بني نصر الذي أنزل الصغار بقادة الأعداء، وفي البيت الأخير صورة تقريرية أخرى وهي إحراق مزارع العدو حول قرطبة، وهي بحد ذاتها تعطي بواقعيتها دلالات البأس والقوة للدولة النصرية؛ لذلك استغنى بها الشاعر عن جلب أية صورة تشبيهية أو مجازية.

وقد يلتقط صورة فيها دلالات الرعب والمبالغة، فيأتي في آخر مشهد للحرب بصورة الذئب وهو يخوض في دماء الأعداء ويجول بين جثثهم:

وَلَيْثُ إِذَا مَا ظُلَّ يَهْ لِرُ غَاصَ فِي دِمَاءِ العِدَى الذِّبْ الذي إِثْرَهُ عَوَى (۲) ويظهر أن اللغة قد كبت دون الوفاء بتماسك الصورة؛ فقد أراد أن يشتمل البيت على صورتين الأولى: تشبيه القائد بالليث، والثانية: تقريرية، وهي صورة الذئب الذي أتى ليقتات من قتلى المعركة، ولكن الصياغة الأسلوبية افتقدت السلاسة وجودة الانتقاء؛ فتوالي الأفعال (ظل يهدر غاص) جعلها متداخلة الإسناد، خاصة مع فصل الفاعل (الذئب) عن فعله (غاص)، ولا قيمة فنية لإلحاق العواء في الصورة، وربما أن الذي أتى به هو إكمال البيت بقافية تلائم الروي، وهي صورة متوارثة فكثيرا ما صور الشعراء مقدم الضوارى والكواسر في أعقاب المعارك، كقول النابغة الذبياني:

إذا ماغَزوا بِالجَيش حَلَّقَ فُوقَهُم عَصائِبُ طَيرتَهتَدي بِعَصائِبِ

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ ١٨٩ - ١٨٩

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٢١١

## يُصاحِبنَهُم حَتَّى يُغِرنَ مُغارَهُم مِنَ الضارِياتِ بِالدِماءِ الدَوارِبِ(١)

٣. وصف الرحلة: فيأتى أحيانا مجالا للصورة التقريرية على نحو يفوق الموضوعات السابقة؛ إذ يرى الشاعر أن في وصف حركة السير، وأصوات الحداء، والوصول إلى أماكن الأحبة، وتذكر الماضي ما يكفي لإثارة المشاعر ورسم الخيال، كما في قوله:

وَبُ حِ بِأَحَادِيْ ثِ الْهَ وَى لأحِبَّ إِ نَأُوا وَأَحادِيثِ الْجُوَى كلَّها ابْتُثِ (٢)

عَنِ الْجَزْعِ أَوْ عَنْ سَاكِنِ الْجَزْعِ حَدِّثِ وَبِالأَجْرَعِ الْفَرْدِ الرَّكَايِبِ لَبِّبِثِ وَسَائِلْ عَن الْحَلِيِّ الْحَلِلْ بِرَامَةٍ وَإِنْ كَانَ يُجْدِي عَنْهُمُ الْبَحْث فَابْحَثِ وَسَلِّمْ عَلَى الرَّكْ بِ الْمُلِمِّ بِحَاجِر وَمَهْمَا أَبَاحَ الْمُكْثَ حَادِيهِ فَامْكُثِ وزِدْنِ مِ بِأَصْ واتِ الحُداةِ صَ بَابَةً وَدَعْ عَنْكَ لحنى كُلّ مَثْنَى وَمَثْلَثِ

واللمسة الشاعرية في هذا التصوير الحي هو الخطاب الذي لم يستقر على شخص بعينه فقد يكون الشاعر يخاطب نفسه، وقد يكون موجها إلى من كان يصحبه، أو هو خطاب عام لكل من يسمع، وكذلك تتجلى الشاعرية باستخدام الطلب أسلوبا للخبر، فقد احتوت الأبيات عدة أوامر: (لبَّث، حدّث، سائلْ، ابحث، سلّم، امكث، زدنى، دعْ، بحْ، ابثث) وجاءت كل صورة مصدرة بفعل أمر يدل على طلبها لتبقى الصور متتابعة في دائرة الطموح والأمل مشبعة بروح الشوق والانتظار.

ولرحلاته أثر في إيراد التصوير المعبر حزنا وألما على الفراق، كقوله:

أَلَهُ فِي لَسَفْرِ خَلَّفُوا الدَّارَ بَلْقَعًا تَنُوحُ عَلَى الحَيِّ الحلاَلِ حلاَّلُهَا وَرَكْبٍ أَنَاخُوا العِيسَ فِي سَاحَةِ البِلَى فَفَاءَتْ عَلَيْهِمْ بِالمَـنُونِ ظِلاَلُهَا شَهَدْتُ لَقَدْ حَلَّتْ بِشِعْبِ عَشَائِرِي شَعُوبٌ وأَوْدَى بِالنَّزِيلِ نِزَالُهَا (٢)

<sup>(</sup>١) ديوان النابغة الذبيان، صـ٢١-٤٣.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ٥٣.

<sup>(</sup>٣) السابق: ١٣٢ –١٣٣

وقوله يصف رحلة تحمل مشاعر الشوق والحنين:

أَلاً آنَسَ اللَّهُ القِبَابَ وَفِتْيَةً إِذَا هَاجَ بَرْحُ الحُبِّ أَعْطَوْهُ مِقْوَدَا طُوَالِعُ أَنْجَادِ الْهَوَى حَالفُوا الْهَوَى فَأَبْقَوْا لَهُ عَهْدًا كَريمًا وَمَعْهَدَا أُنَادِيهِمُ لاَ السَّمْعُ مَلَّ حَدِيتَهُمْ وَلاَ العَيْنُ أَغْضَتْ أَوْ تَرَى الحُسْنَ قَدْ بَدَا('' ولعل في ارتحال ابن الحاج المتكرر تقريبا للمقدمة النجدية إلى تمثل مشاعره، فلا يكون الإتيان بها تفريغا ثقافيا مجدبا في عاطفته، فقد أورد في مذكراته ضمن ما أنشده للأعلام المذكورين فيها رؤية تبين الضجر منها، وأنها لا تعدو تقليدا تغذيه الثقافة لا المعايشة:

وعنديَ ما لا يمكن اللفظ شرحه وإن كنتُ معزوًّا لفضل بيان أورّي بسلع والعذيب وحاجر وتلك مغان ما لهن معان

وأذكر سكّان العذيب تسترا وما ذكر سكّان العذيب بشان(٢)

وكما كان ابن الحاج يرتحل خارج بلده ويزور بلدانا منها الحجاز فقد ارتحلت معه صورته الشعرية، فكثيرا ما صّور تلك البيئة العربية، وأدى على مسرحها شخصية العاشق المحروم والراحل الحزين، والبيئة الحجازية والنجدية يقدمها الشاعر كاملة الأجزاء، على الرغم من أنها لا تمثل بيئته الحقيقية.

وتأتى "نجد" في مناسبة ليس فيها من الأمكنة سوى "قسنطينة" التي انتقلت من الدولة الحفصية إلى الدولة المرينية، فقد قال حينئذ مهنئا للسلطان باستبلائه عليها:

سَلَ العِيسَ وَالْبَرْقَ الَّذِي لاَحَ مِنْ نَجْدِ مَتَى عَهْدُهَا بِالْجَزْعِ وَالْعَلَمِ الْفَرْدِ وَهَلْ عِنْدَهَا عِلْمٌ بِأَعْلاَمِ حَاجِرِ وَمَا هِجْنَ لِي مِنْ لاَعَجِ الشَّوْقِ وَالْوَجْدِ

(١) السابق: ٨٠

LES NOTES DE VOYAGE D'IBRAHIM B. AL - HADIDI AN - (Y) NUMAYRI EN L'ANNEE 745 H 1344 P:68

وَهَلْ وَرَدَتْ مَاءَ الأَثِيل وَدُونَهُ ظِبَاءٌ سَطَتْ أَلْحَاظُهَا النُّجْلُ بِالأُسلْدِ مَعَاهِدُ خَلَّفْنَ العِمَادَ بَوَاكِيَا فَمَحَّتْ مَغَانِيهَا كَحَاشِيَةِ الْبُرْدِ سَمَاءٌ حَدا سَعْدٌ بِهَا أَنْجُمَ السَّعْدِ (١) أَلاً هَلْ أَرَاهَا وَالحُمُولُ كَأَنَّهَا وآكد ما يؤيد رمزية (٢) النجديات قوله في قصيدة بعث بها إلى سلطان الأندلس (٣):

فَإِنِّيَ فِي حُبِّي لَكُمْ رَابِحُ التَّجْر دَعُوا أَدْمُعِي شَوْقًا لِلُقْيَاكُمُ تَجْرِي وَلَكِنْ مِنَ الرِّيقِ الْمُعطَّرِ وَالتَّغْرِ<sup>(1)</sup> وَاْهْدُوا لَنَا رُوحَ العُذَيْبِ<sup>(؛)</sup>وَبَارِق<sup>(°)</sup> فلم يرم بالعذيب وبارق الأماكن النجدية بل قصد عوالق لفظية تنقل المعنى إلى الرضاب العذب والثغر البارق، ولذلك قال: (روح العذيب وبارق).

وإن انضمام الرحلات إلى جانب الثقافة في صف المؤثرات في شعر ابن الحاج يمنع من الطابع السلبي الذي يأتي غالبا من انفراد الثاني، وينتج عنه أن تكون عناصر الشعر المعنوية الخيال والعاطفة متكلفة ومقحمة؛ لذا فرحلاته جعلت لنجدياته وحجازياته رافدا من التجربة الذاتية، ولم تقتصر على المتوارث المعرفي.

#### ثانيا: التشبيه:

وهو: ( عقد مقارنة بين شيئين لوجود أمر مشترك يلتقيان عليه)(٧)، وقد ورد منه في شعر ابن الحاج ما اكتملت أركانه كلها، ويسمّى مرسلا مفصّلا

<sup>(</sup>١) الديوان: ٩١

<sup>(</sup>٢) الرمز هو: (أن يتحسم التصور في مادة دون أن يكون في المادة علاقة تشبيهية أو استعارية)، انظر الصورة الفنية في الشعر الجاهلي، صـ ١٧

<sup>(</sup>٣) انظر: الديوان، ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) العُذيب: (ماء لبني تميم)، لسان العرب: ٧٤/١٠.

<sup>(</sup>٥) بارق: (موضع قريب من الكوفة)، السابق: ٦٨/٢.

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ ١٠٤.

<sup>(</sup>٧) البلاغة العربية، (البيان والبديع)، صـ ٣٣.

أي ذكرت أداة التشبيه ووجه الشبه(١)، وذلك في قوله:

مَلِكٌ حَكى كِسرى وَقَيْصَرَ إِذْ سَطاً وَزَرَى بِهَامَانٍ وَفَاقَ قُبَاذا<sup>(۱)</sup> فَفَى الشَّطر الأول شبّه الممدوح بكسرى وقيصر، وذكر الأداة وهي: (حكى)، وذكر وجه الشبه، وهو: السطوة، أي: القوة والقهر؛ وقد نصّ عليه حتى لا يتطرق إلى الذهن أوجه شبه مبنية على صفات عُرف بها الأكاسرةُ والقياصرةُ لا تُرتضى للممدوح كالظلم والكفر.

وفي تشبيه آخر مرسل مفصل عقد فيه ابن الحاج أربعة أوجه للشبه بين المشبه والمشبه به، فقال:

حَكَى الظّبْيَ لَحْظًا وَجِيدًا وَفَرْعًا وَبِالرَّغْمِ مِنْهُ حَكَاهُ نِفَارًا (آ) حيث شبّه المرأة المتغزل بها بالظبي في عينها وعنقها وشعرها وتمنعها، وقد قصد التصريح بأوجه الشبه للوصول إلى الوجه الرابع الذي سبّب معاناة الشاعر وجعله يقاسي الهجر والأحزان، وهو جدير بالذكر لغرابته وعدم توقعه، ولم يقتصر عليه حتى لا يُظنّ نفي غيره من الأوصاف الجميلة وأنه لم يجد في محبوبته شيئًا يشبه الظبى سوى النفار.

فأثبت الشبه الجمالي: (لحظا وجيدا وفرعا) أولا، ثم استدرك عليه بالشبه السلوكي: (نفارا)، وهو يدل على منعة تلك الأوصاف الجميلة من وصاله.

ويوصف هذا النوع الذي تمت أركانه ذكرا بأنه أقل قوة (أ)؛ ولعله آت من الوضوح والتعبير المباشر؛ فيقلل من حفز المتلقي إلى التأمل والاستنتاج. وضد النوع السابق: التشبيه البليغ الذي يقتصر في الذكر على طرفي التشبيه، فيُحذف منه الأداة والوجه (6)، كقوله:

(٢) الديوان، صـــ٧٩ وقُباذ: (أنوشروان ملك الفرس)، تاج العروس، ٩/٥٥٨.

(٤) انظر متن الإيضاح في: بغية الإيضاح، ٧٠/٣

<sup>(</sup>١) انظر :السابق صـ٣٦، ٣٨

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ ٩٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: البلاغة العربية، (البيان والبديع)، صــ٣٤

فَهُمُ الْغُيُوثُ إِذَا الْمُحُولُ تَواتَرَتْ وَهُمُ اللَّيُوثُ غَدَاةً يَوْمِ تَوَلُّج (۱) فَهُمُ اللَّيُوثُ غَدَاةً يَوْمِ تَوَلُّج (۱) فَهِ البيت تشبيهان بليغان، الأول شبّه فيه بني نصر بالغيث لكرمهم، والثاني شبههم بالأُسود لشجاعتهم، وقد كان التشبيه بليغا؛ لما فيه من ادعاء أن بني نصر هم الغيث نفسه والأسود عينها.

ومن التشبيه البليغ ما يعرف بالتشبيه الضمني الذي يلمح ويفهم دون تصريح (٢)، مثل قوله:

والفرع للأصل المشرّف تابع طيب الحرير بطيب أصل التوتة فقد استخدم صورة حضارية شبّه بها شرف الممدوح المنبثق من شرف آبائه بجودة الحرير التي تكون حسب طيب ثمرة التوت التي نمت فيها يرقتها.

والغالب في تشبيهاته أن تذكر الأداة مع الطرفين، وأن يُحذف وجه الشبه، ومن أدوات التشبيه التي استعملها:

- كأن: وهي (أكثر تأكيدا) (")، وربما تأتي في غرائب التشبيهات، مثل:
   كأنَّ الدُّجَى فِي مَجْمَرِ البَرْقِ عَنْبَرٌ يَضُوعُ شَذَاهُ بَيْنَ نُدْمَانِ شُهْبَان (ئ)
   فقد شبه الدجى الغائم الذي رأى فيه الشاعر البرق والشهب بأدخنة العنبر الشذي التي تفوح في مجلس للندامى.
- الأفعال مثل: (حكى) بتصاريفها، وهي قليلة في شعر المتقدمين، كثيرة في شعر ابن الحاج ومعاصريه، بل إنها تتكرر في مواضع متقاربة، مثل: وَقَالُوا حَكَى اللَّحْظَ مِنْهَا فُؤَادِي صَدَقْتُمْ وَلَكِنْ حَكَاهُ انْكِسَارَا حَكَى الظَّبْيَ لَحْظًا وَجِيدًا وَفَرْعًا وَبِالرَّغْمِ مِنْهُ حَكَاهُ نِفَارًا(٥) ومثل:

مَلِكٌ حَكَى كِسْرَى وَقَيْصَرَ إِذْ سَطًا وَزَرَى بِهَامَانٍ وَفَاقَ قُبَاذَا

(٢) انظر البلاغة العربية (البيان والبديع)، صـ٥٣

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ ٦١.

<sup>(</sup>٣) الصورة الفنية في الشعر العربي، صـــ١٣٧

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ٥٥١.

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ٩٩

وَحَكَى بَنِي العَبَّاسِ فِي الْمُلْكِ الَّذِي تَحْكِي بِهِ غَرْنَاطَةٌ بَغْدَاذَا (۱) وَحَكَى بِهِ غَرْنَاطَةٌ بَغْدَاذَا (۱) وفي الرأي أن مثل هذه الأداة تصنع المباشرة والوضوح غير المستحسن. ويستعمل أفعالا أخرى مثل: (خِلت) في قوله:

وَكَمْ خِلْتُ بَرْقًا فِي الدُّجَى نُور بِشْرِهِ تَشْيِمُ سَنَاهُ النَّاجِيَاتُ النَّعَابُ النَّعَابُ (١) و (قلت) في قوله:

وَسَالَ دَمٌ فِي كُلِّ دِرْعٍ مُفَاضَةٍ فَقُلْتُ نَثِيرُ الْوَرْدِ أُلْقِي فِي نَهْر (") و(ترى) فِي قوله:

زَحَفْتَ إِلَى الأَعْدَاءِ فِي عَرْضِ فَيْلَقٍ تَرَى البَحْرَ فِيهِ بِالأَسِنَّةِ مُزْبِدَا('')

- كما استخدم من الأسماء كلمة: (مثل) كما في قوله:
- قِيدَتْ لَهُ مِثلَ الْعَرُوسِ وَإِنَّهَا بِسِوَى نُجُومِ الأُفْقِ لَمْ تَتَمَوَّج (٥)
- والكاف: وهي الأكثر ورودا، وتأتي في التشبيهات إذا كانت (قريبة سهلة لا يعوزها الإثبات أو البيان)<sup>(٦)</sup>،

ولابن الحاج قصيدة كاملة يصح أن تسمى قصيدة التشبيه (ال فقد قام كل بيت منها على طرفي التشبيه وأداة التشبيه: (الكاف)، ومطلعها:

هَنِيئًا كَمَا حَيَّا الْحَيَا أَوْجُهَ الزَّهْ رِ وَبُشْرَى كَمَا جَلَّى الدُّجَى وَضَحُ الْفَجْرِ وَبُشْرَى كَمَا جَلَّى الدُّجَى وَضَحُ الْفَجْرِ وَنُعْمَى أَتَتْ تَثْرَى كَمَا وَافَتِ الصَّبَا فَجَرَّتْ ذَيُولَ الرَّوْضِ عَاطِرَةَ النَّشْرِ وَحُسْنَى أَتَتْ فِي إِثْرِ حُسْنَى كَمَا أَتَى إلَى الرَّوْضِ إِثْرَ الغَيْثِ مُنْسَكِبُ النَّهْرِ وَحُسْنَى أَتَتْ فِي إِثْرِ حُسْنَى كَمَا أَتَى الرَّوْضِ إِثْرَ الغَيْثِ مُنْسَكِبُ النَّهْرِ وَجَالَ إِلى الرَّوْضِ فِي الورقِ الخُضْرِ وَجَالَ إِلى الرَّوْضِ فِي الورقِ الخُضْرِ

ويُلحظ في التشبيهات السابقة أن المشبه معنوي: (التهنئة، بشرى، نعمى،

<sup>(</sup>١) السابق، صــ ٩٧، وبغذاذ: لغة في بغداد، انظر: لسان العرب، ١١٨/٢.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١١٣.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ٨١.

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ٥٦.

<sup>(</sup>٦) الصورة الفنية في الشعر العربي، صــ١٣٨

حسنى، النصر، الرضا)

وقد شُبهت بمحسوسات مبصرة: (الحيا، الفجر، الصبا، النهر، الغصن، الورق الخضر)؛ وهو ما يحقق في النفس (الأنس بإخراجها من خفي إلى جلي . . . أو مما تعلمه إلى ما هي به أعلم كالانتقال من المعقول إلى المحسوس)(۱)، وفي القصيدة تشبيه بين المعنويات في قوله:

وَأَيَّامُ أُنْسٍ قَدْ مَحَتْ كُلَّ وَحْشَةٍ كَمَا قَدْ مَحَا صُبْحُ الرِّضَا لَيْلَةَ الْهَجْرِ فَهُو يشبه الأنس بعد الوحشة بالرضا بعد الهجر.

حتى التكسب قد أخضعه لنهج القصيدة:

وَلِلَّه فَتحُ قَدْ طَرِبْت لِوَقْتِهِ كَمَا طَرِبَتْ نَفْسُ الْجَوَادِ إِلَى الشُّكْرِ الْسَّكْرِ) إلى التكسب؛ فالظن فقد ألمح المشبه به (طَرِبَتْ نَفْسُ الْجَوَادِ إِلَى الشُّكْرِ) إلى التكسب؛ فالظن بالممدوح أنه جواد، فلا بد من أن نفسه تنزع إلى شكر من أجاد وأحسن كابن الحاج الذي صنع هذه القصيدة، والشكر المنتظر من الممدوح هو ما يليق بالسخي الكريم الذي يجزل العطاء.

وقد زاد التلميح إلى العطاء بقوله:

حَرِيصًا عَلَى الجُودِ المُواصلِ وَالنَّدَى كَمَا حَرِصَتْ نَفْسُ الْبَخِيلِ عَلَى الْوَفْرِ والتشبيه مع غرابته إلا أن الشاعر قد أراد أن يقول إن جود السلطان جبليُّ وليس تكلّفا، كجبِلّة صفة البخل التي تثيرها الغريزة البشرية الحريصة على البقاء والتملك، وقد قال تعالى عن الإنسان: ﴿ وَإِذَا مسه الخير منوعا ﴾ المعارج: ٢٠]

ومن القصيدة قوله:

وَإِدْرَاكُ آمَالٍ مَلَكُ ـ تَ قِيَادَهَا حَمَا مَلَكَ السَّاقِي قِيَادَ أَخِي السُّكْرِ فَي هذا البيت انحدار بالصورة غير متوقع، إذ لا يليق أن يشبه القائد ولا غيره بساقي الخمر، وإن قصد أن لكل منهما سلطانا قويا لا يرد، ولعل بحث الشاعر عن صورة احتفالية ـ كما يراها ـ جعله يختار هذا التشبيه.

<sup>(</sup>١) بغية الإيضاح، ٣/١٠١-١١

ويسوق من التشبيه ما يجعل الممدوح معذورا لمّا بغى عليه العدو، فقلما يسلم المرء من ذلك؛ فالصقور لم تسلم من البغاث وهي أقل منها، فقال:

وَوَاقَعْتَ بِالْحَرْبِ الشَّقِيَّ الَّذِي بَغَى كَمَا قَدْ بَغَى شَرُّ الْبُغَاة عَلَى الصَّقْر(١)

ومن ألوان التشبيهات التي استخدمها التشبيه المقلوب الذي يتبادل فيه الطرفان مواقعهما، فيكون المشبه مشبها به، والمشبه به مشبها ويستخدمه ابن الحاج في فن التخلص كثيرا، فإذا بدأ القصيدة بمقدمة وجدانية فيها الأطلال المندثرة والإبل التي تقطع الفيافي ثم أراد الانتقال إلى الغرض الأساس وهو المدح جعل ثمة رابطا تصويريا بين الموضوعين، وفي المثال التالي اختار التشبيه المقلوب فشبه الدياجي الحالكة التي يسير الركب فيها بجيوش بنى نصر:

وَلَـمْ أَنْسَ سَـيْرِي فِي دَيَـاجٍ كَأَنَّهَـا جُيُوشُ ابْنِ نَصْرٍ خَـافِقٍ فَوْقَهَـا اللِّـوَا<sup>(٣)</sup> والأصل هو العكس بأن تشبه الجيوش بالدياجي.

وفي قصيدة أخرى انتقل من وصف الجو الممطر إلى وصف نفسه وممدوحه، فشبه المطر بدموعه وبعطاء ممدوحه:

وَقَدْ هَمَلَتْ وُطْف السَّحَابِ كَأَنَّهَا مَدَامِعُ عَيْنِي أَوْ نَـوَالُ مُحَمَّد ('') والأصل أن تشبه العطايا السخية والدموع الكثيرة بالمطر.

وأحيانا لا يُجزم أن التخلص من التشبيه المقلوب كما في قوله:

وَنَـأَى وَخَلَّـفَ دُونَ أَكُثْنِـةِ الحِمـي رَبْعًا غَــدَا بَعْدَ الفِـرَاقِ مَحِيلاً

العسكري(٣٩٥هـ)، الحسن بن عبد الله بن سهل، المكتبة العصرية، لبنان، ط١، ٢٢٤هـ، ٢٠٠٣م،

<sup>7..-199/1</sup> 

<sup>(</sup>٢) انظر: البلاغة العربية، (البيان والبديع)، ص-٦٠

<sup>(</sup>٣) الديوان، صـ٧١٠.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ٧٨.

كَ الْأَرْضِ أَرْضِ الكُفْرِ لَمَّا حَلَّهَا جَيْشُ ابْنِ نَصْرٍ بُدِّلَتْ تَبْدِيلا(١) فقد شبّه الربع المحيل بأرض الكفر التي حلّها جيش ابن نصر، وأراد بهذا التشبيه بيان حالة اليباب التي آلت إليها أرض الكفر فغدت كالأطلال، وربما لا يعد هذا تشبيها مقلوبا؛ لأن ما تحدثه المعارك الطاحنة قد يكون أشد خرابا وتدميرا مما يحدث على المكان بعد رحيل أهله وتتابع الأزمان عليه.

وابن الحاج في استخدامه الغالب للتشبيه يهدف إلى توضيح الفكرة والمشهد وتحريك الخيال، لكن ثمة نص وظف فيه التشبيه توظيفا نادرا، وهو نقل الصورة من رهبتها وفظاعتها إلى أن تكون مأنوسة ومحببة للنفس، وذلك في أبيات وصف فيها الحرب $^{(7)}$ :

وَلَمَّا أَتَت أَرْضَ الْعَدُوِّ جُيُوشُهُ تَيَقَّنْتُ أَنَّ الْحَرْبَ ضَرْبٌ مِنَ السِّحْر وَلَـمْ أَرَ إِلاَّ الْخَيْـلَ صُـفَّتْ صُـفُوفُهَا فَقُلْتُ عُقُودٌ قَدْ نُسِقْنَ عَلَى نَحْر وَجَالَ عَلَى الآفَاقِ مُسْوَدُّ نَقْعِهَا فَقُلْتُ طُرُوسٌ زَانَهَا الْخَطُّ بِالْحِبْرِ وَسَالَ دَمٌ فِي كُلِّ دِرْع مُفَاضَة (٢) فَقُلْتُ نَثِيرُ الْوَرْدِ أُلْقِي فِي نَهْر وَيَارُبَّ يَوْمِ خِلْتُ فِيهِ رِمَاحَهُ قُدُودَ عَذَارَى جُلْنَ فِي حُلَلٍ حُمْرِ وَخُيِّلَ لِي أَنَّ السُّيُوفَ مَبَاسِمٌ فَقَبَّلْتُهَا وَالْغِيدُ يَضْحَكْنَ فِي إثري

وفي هذه الأبيات اختار الأفعال (تيقنتُ وقلتُ وخلتُ وخيّل لي) أدواتٍ للتشبيه، وقد احتوت ما يدل على المتكلم ـ تاء المتكلم في: "تيقنتُ" و "قلتُ" و"خلتُ"، وياء المتكلم في "لي" - لكي يعبر عن اختصاصه بهذا التصور، وأنه قد رأى ما لا يراه الآخرون عند تقابل الصفوف وتطاحن الخصوم، وإطلاق مثل هذا التشبيه ـ وقد حرص على إبراز ذاته ونسبة التشبيه إلى رؤيته ـ لأجل الفخر بشجاعته بأنه لا يرهب العدو، أما لو استخدم الحروف

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٧١

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ١١٣.

<sup>(</sup>٣) درع مفاضة أي : واسعة، لسان العرب، ٢٥١/١١.

أدوات للتشبيه أو الاسم :مثل بدل الأفعال لامتنع عنها حمل ما يشير إلى اختصاصه بتلك الرؤية الشُجاعة.

ويبدو أن تحويل المرهوب إلى مرغوب قد تأثر به الشاعر من قول عنترة:

ولقد ذكرتك والرماح نواهل مني وبيض الهند تقطر من دمي في وددت تقبيل السيوف لأنها لعت كبارق ثغرك المتبسم (١)

ويأخذ التشبيه عند ابن الحاج طورا جديدا في بعض الصور؛ إذ يقطع التشبيه ويجنح إلى التفضيل، على نحو يدل على تطور الصورة، ويشير إلى انتقال هدفها من التوضيح والتقريب إلى الموازنة والتفضيل؛ فبدلا من أن يقول (الممدوح كالغيث) نراه يقول: (الممدوح أكرم من الغيث) كما في قوله:

وما هو إلا الغيث سوف يجودنا بأكرم من غيث السماء وأجودا<sup>(7)</sup> فقد عدل عن أداة التشبيه إلى أفعل التفضيل (أكرم، أجود)، وتحوّل وجه الشبه وهو العطاء إلى وجه للمقارنة بين الممدوح والغيث، وهذا الأسلوب يُلمح فيه أصل التشبيه؛ فالذاكرة الأدبية قد دخلت فيها هذه الصورة في باب التشبيه كثيرا، لكن الشاعر رام المبالغة، كصنيعه في صورة أخرى

للممدوح جاورت صورة الأسد، ازور فيها ابن الحاج عن التشبيه إلى التفضيل والمبالغة:

إِمَامُ الهُدَى الْمَنْصُورُ والبَطَلُ الَّذِي بِهِ الأُسنْدُ أُسنْدُ الغَابِ فِي الوَثبِ تَقْتَدِي (") وقال مفضلا لصوب الممدوح على السحائب:

أَنَامِلُهُ يَـرْوِي الْـوَرَى صَـوْبُ جُودِهـَا فَلَوْلاً دَوَامُ الرَّيِّ قُلْتُ السَّحَائِبُ (') ومن تطور التشبيه تجاور شيئين به في مشهد واحد فيحار عقل الشاعر في التمييز بينهما دلالة على شدة الشبه بينهما، كقوله:

<sup>(</sup>١) ديوان عنترة بن شداد، تحقيق: فوزي عطوي، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٣٨٨هــ – ١٩٦٨م، صــ١٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٧٨.

<sup>(</sup>٤) السابق، ص٥٤.

وَكَمْ لَيْكَةٍ حَلَّيْتُ عَاطِلَ جِيدِهَا بدُرَيْنِ مِنْ شِعْرِ وَتَغْرِ مُنَضَّدِ وَفِى كَهِدِ الظَّلْمَاءِ قَدْحٌ يَفُتُّهَا بِنَارَيْنِ مِنْ شَمْعِ وَمِنْ وَجْد مُكْمَدِ (١)

وهذا التجاور في التصوير قد بنى عليه مقدمة غزلية منها:

وَحَيَّتْ وَقَدْ لَـذَّ السُّرَى سَـحَرًا لَنَـا وَمَالَتْ عَلَى الرَّوْضِ النَّضِيرِ فَرَاقَنَا

وَأَبْهَجَتِ الْأَبْصَارَ وَالْحُسْنُ مُبْهِجٌ بِدُرَّيْن مِنْ عِقْدٍ نَفِيسٍ وَمِنْ تَغْرِ وَجُلِّيَ جُنْحُ اللَّيْلِ لَمَّا بَدَتْ لَنَا بِنُ ورَيْنِ مِنْ وَجْهٍ جَمِيلٍ وَمِنْ بَدْرِ بِصُبُحَيْنِ مِنْ أَضْوَاءِ أُفْق وَمِنْ بِشْر بِغُصنْيَنْ مِنْ قَدً وَمِنْ فَنَن نَضْر وَجَادَ هَوى بي وَالْهَ وَاءُ الَّذِي لَهُ بِغَيْثَيْنِ مِنْ دَمْع يَصُوبُ وَمِنْ قَطْر (١)

وهذا تقليد سبقه إليه عدد من الشعراء كالبحتري في قوله:

لُمَّا مَشَينَ بِذِي الأَراكِ تَشَابَهَت أَعطافُ قُضبان بِهِ وَقُدودِ فِي حُلَّتِي حِبِرِ وَرَوضِ فَالِتَقَى وَشِيانِ وَشِيُ رُبًا وَوَشِيُ بُرودِ وَسَفُرنَ فَامِثَلات عُيونٌ راقَها وردان ورد جنى وورد خُدود"

لكن ابن الحاج أسهب، وجعل الوصف الذاتي لتلك المرأة وما تولد منه من مشاعر يتداخل مع الظرف الزماني والمكاني للقاء بكل أجزائه، وقد يكون متخذا لذلك التداخل لكي يُلمِحَ من بعيد إلى تفاصيل اللقاء على ترتيب يتناغم مع الزمان والمكان، فقد ذكر الليل المظلم ثم الصبح ثم ذكر تغير المكان بالانتقال إلى الروض النضير.

ومن تطور التشبيه الحديث عن تحوّل المحسوس إلى معنوى، فقد تحولّت ْ نار الخيام التي تحلّق حولها الأحبة إلى نار تحرق القلب والكبد: تَوَلَّوْا عِشَاءً بِالخِيَامِ وَخَلَّفُوا مَوَاقِدَهَا فِي القَلْبِ مِنِّي وَالْكَبْد (١)

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٨٣.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٩٠١.

<sup>(</sup>٣) ديوان البحتري(٢٨٤هـ)، شرح: د. يوسف الشيخ محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ -٠٠٠ ٢م، ١/٠١-١١.

<sup>(</sup>٤) الديوان، ص ٨٤.

وما ذاك إلا للإشارة إلى التشابه في الأثر المؤلم للنارين، وكثيرا ما يجمع بين تلك النارين في غير ما بيت.

ويأتى بصورتين ويخيّر القارئ بينهما إشارة إلى تساويهما:

هُمُ مَا هُمُ حَدِّتْ عَنِ الْبَحْرِ أَوْ بَنِي مَرِينٍ فَنَهْجُ الْقَوْلِ أَبْلَجُ لاَحِبُ (۱) فَالبحر وبنو مرين سيان لك عندما تتحدث عن العطاء أن تختار أحداهما.

#### ثالثا: الاستعارة:

وهي قائمة على التشبيه، وفيها تحذف الأداة ووجه الشبه وأحد الطرفين، فلا يبقى إلا المشبه أو المشبه به (٢).

ويعمد ابن الحاج كثيرا في الاستعارة إلى التكثيف، ويتحقق التكثيف عبر أضرب من التصوير، من ذلك:

الستعارة التمثيلية التي تعني: (تشبيه مركب بمركب وحذف أحد المركبين وهو المشبه)<sup>(7)</sup>، وهي أكثر تكثيفا في التصوير من نظيرتها الاستعارة المفردة، ومن أمثلتها في شعره:

وَلاَ تُبْدِ شَهُ مُس الشَّرْقِ فَالْغَرْبُ مُطْلِعٌ شُهُوسَ هُدى تُبْدِي لِنِي الرُّشْدِ مَا تُبْدِي (٤)

إن الشاعر يأتي بهذا البيت في أواخر إحدى مدائحه، يحث فيه السلطان الأندلسي على الثقة والاهتمام بأعلام الغرب الإسلامي، خاصة الأندلس، معبرا بصورة ظاهرها الغرابة والاستحالة، فكيف يمكن للسلطان أن يجعل الشمس تأتي من المغرب! ولا ريب أن مثل الاستحالة العقلية قرينة على إرادة المجاز في البيت، وكذلك مقام المدح الذي يتحرى فيه المادح عناية الممدوح، فجاء هذا المجاز المركب المعبر عن التنافس بين المشارقة والمغاربة، وقد

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥٤، ولاحب بمعنى: (واضح)، لسان العرب: ١٧٥/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: في البلاغة العربية (البيان والبديع)، صــ٩١٠.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١٧١.

<sup>(</sup>٤) الديوان، ص٥٥.

ألحق الشاعر بالصورة موازنة رجحت كفة الغرب حين قلل الشرق بالمفرد (شمس)، وكثّر الغرب بالجمع (شموس).

وقال عن شهر رمضان المبارك مخاطبا الغنى بالله:

وحسبك من ضيف كريم قريته من البر أعمالاً إلى الله تُدخر (۱) يصور البيتُ نزولَ ضيفٍ عظيم القدر عند الممدوح الذي أحسن ضيافته من قرى وأعمال خير تعد ذخيرة حسنة ليوم المعاد، وقد فرض مقام الحديث عن رمضان أن يعد البيت من المجاز، فالضيف هو رمضان، والقرى هو العمل الصالح فيه؛ فقبل ذلك البيت:

لقد مرشهر الصوم عنك مؤديا ثناء كما هب النسيم المعطرُ ومن التمثيل قوله:

وقد نسيت ولا أنسى – وإن هي قد أضحى غرور الأماني من أمانيها - بدور تم على قضب على كثب تبدو بأفقين من قلبي وواديها<sup>(۲)</sup> جاء البيت الأول ليمهد لصورة غريبة تركبت من أجزاء متباعدة؛ إذ تحدث عن ذاكرته التي أضعفها النسيان، ولم يبق فيها إلا الجميل الغريب الذي لا يُمحى من الذاكرة، ومنه صورة مركبة لتلك النسوة اللواتي اجتمع فيهن شيء من السماء، وهو البدر المنير، وآخر من الأرض، وهو الغصن الرشيق، وقد ألحق بهذه الصورة المجازية صورة حقيقية للمكان، وهو كثيب في وادٍ.

وسحب من الدمع قد أنبتت بجنبي قتادا ورأسي ثغاما<sup>(۱)</sup> وهذا البيت يستحق أن يسمى: حصاد الحب؛ فقد شبه أثر الحب الذي يُجري الدمع ويُقض المضجع ويُشيب الرأس بسحاب أمطر فأنبت شوك القتاد

<sup>(</sup>١) السابق، صــ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٥١٠.

ونبت الثغام، والشاعر يحس بالقتاد في مرقده فلا يهنأ له منام، ويرى الشيب في رأسه الذي يشبه نبت الثغام.

٢. الترشيح: تُعد الاستعارة المرشّحة من الاستعارات التي تسهم في التصوير المكثف: ، وهي التي تقترن بها صفات تلائم المشبه به (۱) وفي الترشيح توغل أكثر في الصورة، ففي قوله عن نار المنايا في المعركة:

ودارت بها دور الوشاح جحاف لل النايا في الوجوه لها نفح فقد استعار "النار" للتعبير عن انتشار الموت وألمه، فقال: (نار المنايا)، وزاد في وصفها ترشيحا للاستعارة وتغليبا للمشبه به على المشبه حين ذكر صفة من صفات النار، وهو أنها تنفح في الوجوه، ومن أمثلة الترشيح قوله:

وَتَنَاؤُكَ الذَّاكِي الشَّذَا قَدْ عَطَّرَتْ نَفَحَاتُهُ النُّوَّامَ والأَيْقَاظَا<sup>(۱)</sup> فقد شبه الثناء بالعطر، وحذف المشبه به ورمز إليه بصفة الذاكي الشذا، وتستمر الاستعارة في قوله (عطرت نفحاته) وهي مجاز عن أن يقول: (أعجبت مدائحه)، ويتبين الترشيح بجلاء في قوله "النوام" فالذي يصل أثره إلى النوّام العطر وليس الثناء.

وتعد الاستعارة المرشحة أكثر تأثيرا لما فيها من تناسي التشبيه والمبالغة. (ئ) وتأتي الاستعارة في مواضع أخرى مجردة وليست مرشحة، وذلك إذا اشتملت على بعض الصفات التي تلائم المشبه، كقوله:

وليث الوغى الشهم الذي لعداته بأسيافه في الترب أي مراغ فقد استعار "الليث" للممدوح، ولم يستمر في تعقب الصورة المستعارة، إنما عاد إلى الممدوح نفسه وذكر بعض أفعاله الحقيقية وهو تمريغه للعداة بأسيافه في التراب، فكلمة (بأسيافه) صفة تناسب المشبه؛ فجعلت

-

<sup>(</sup>١) انظر البلاغة العربية، (البيان والبديع)، صـ ١٦٤

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ٧٦.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: بغية الإيضاح، ١٢٢/٣.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صــ١٨٢.

الاستعارة مجردة، ويبدو أن الشاعر قد وجد في الصورة الحقيقية والمشهد الواقعي ما يغني عن الاستمرار والتوسع في الصورة المستعارة.

7. التشخيص: حيث تكتسي الاستعارة شيئا من التفاعل الإنساني عبر هذا الفن الذي يعني إسباغ الحياة الإنسانية على الأشياء من حيوان وجماد (۱)، ومنه قول ابن الحاج عن الترس الأداة الدفاعية في القتال التي جعلها إنسانا متكلما تخطب في المقاتلين ومثقفة تبيّن العلاقة بين اسمها وفعلها:

أنا الترس قد أنشئت بالأمر عدة ليوم جهاد مطلع غرة النصر فلاقوا بي الأعداء في زحفهم ولا تبالوا بقرع الزرق والبيض والسمر ولا تنكروا ستري لمقتل حاملي ففي اسمي كما شاهدتم أحرف الستر ومن التشخيص ما جاءت صورة الطبيعة حية قد دبت في أجزائها الحياة الانسانية فقال:

هَجَرْت فَعِطْ فُ الغُصْ نِ لَ مْ يَتَاُوّدِ بِنَجْدٍ وَخَدُّ الوَرْدِ لَمْ يِتَوَرَّدِ وَلاَ الْتَفَتَ وَ الوَرْدِ لَمْ يِتَوَرَّدِ وَلاَ الْتَفَتَ وَ مِنْ فَيْئَتَيْهِ (٣) بِإَثْمِدِ وَلاَ النَّفَتَ مِنْ فَيْئَتَيْهِ (٣) بِإِثْمِدِ وَلاَ الثَّفَت فِ مِن فَيْئَتَيْهِ (٣) بِإِثْمِدِ وَلاَ النَّفَ مَتْ لِلزَّهْ رِفِي فِي مَبَاسِمٌ لَهَا شَنَبٌ مِنْ طَلِّهَا المُتَزَيِّدِ وَلاَ النَّهُ رِعَنْ ذَوْبِ فِضَّةٍ تُمُوّهُهَا كَفُّ الأَصِيلِ بعسجد (٤) وَلاَ الْفَضَ مَجْرَى النَّهْ رِعَنْ ذَوْبِ فِضَّةٍ تُمُوّهُهَا كَفُّ الأَصِيلِ بعسجد (٤)

وإن المتأمل يجد أن الطبيعة قد شُبهت بفتاة، وقد تقاسمت عناصر الطبيعة قسمات الجمال في تلك الفتاة؛ فأخذ الغصن يشبهها في عطفها، والورد في خدها، والنرجس في مقلتها، والزهر في مبسمها، والطل في شنبها.

وَلاَ جُرَّ ذَيْلُ الآسِ فِي مَلْعَبِ الصّبا عَلَى شَبِبُهِ دُرٍّ بَيْنَ شَبِبُهِ زَبْرَجَهِ وَلاَ جُرَّ ذَيْلُ الآسِ فِي مَلْعَبِ الصّبَا عَلَى شَبِبُهِ دُرِّ بَيْنَ شَبِبُهِ زَبْرَجَهِ وَلاَ زُرَّ جَيْبُ الغَيْمِ فَوْقَ حَدِيقَةٍ تَضُوعُ الشَّذَا النَّدِي مِنْ تُرْبِهَا النَدِي

(٣) "فيئتيه": لعله قصد بها: الظل والفيء ، والفرق بينهما أن الظل يكون في الغداة، والفيء بالعَشيّ، وربما أنه عبّر عنهما بالفيئتين من باب التغليب، انظر: لسان العرب، ٢٤٧/١١.

.

<sup>(</sup>١) انظر: المعجم المفصل في الأدب، ٢٥٢/١.

<sup>(</sup>٢) الديوان ، صــ١١٦ .

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ ٨٢ - ٨٣.

ويُلحظ أسلوب النفي الذي بيّن أن الصورة مسلوبة من الواقع لكنها مختزنة في الذكريات ومأمولة في المستقبل، فهي صورة للطبيعة وقد فقدت جمالها بهجر الحبيب.

وتأتى في موضع آخر أجواء السماء وقد ارتدت عدة القتال:

وَقَدْ سُلَّ سَيْفُ الْبَرْقِ فِي رَاحَةِ الدُّجَى قَلَم تَتَّخِذْ غَيْرَ الغَمَامَةِ مِنْ غِمْد (۱) وَقَدْ سُلَّ سَيْفُ الْبَرْقِ فِي رَاحَةِ الدُّجَى قَلَم تَتَّخِذْ غَيْرَ الغَمَامَةِ مِنْ غِمْد (۱) ومن سمات ابن الحاج التصويرية أنه يتراجع كثيرا عن اتخاذ الاستعارة

سبيلا، فيجنح إلى إبراز طرفي التشبيه، فقد قال مثلا:

وَلَكِنَّنِي أَشْكُو بِنِيرَانِ زَفْرَتِي وَطُوفَانِ مَاءٍ مِنْ دُمُوعِيَ صَاغ (١)

فإن قوله (طوفان ماء) يدل على أنه استعاره للدمع بالنظر إلى المقام الوجداني، لكنه آثر ذكر المشبه (من دموعي)، ولو أغفله أو أبدله بـ(من عيوني)، لحكم على (طوفان ماء) بالاستعارة مع وضوح تام في الصورة، وقد عُدّت الصورة تشبيها لوجود (مِن) البيانية التي بينت المراد ونصت على المشبه، وهذا الأسلوب يُعدّ من الصور التي تلتبس فيها الاستعارة بالتشبيه لدى بعض البلاغيين (٢)، ونظير البيت السابق قوله في مقدمة وجدانية:

وَسَقِّ الحِمَى آهًا وَآهًا عَلَى الْحِمَى بصَوْبِ حَيًا مِنْ دَمْعِيَ الْمُتَبَعِّثِ (') فسرعان ما وضّح المراد بالحيا، على الرغم من أن المتلقي لن يصعب عليه إدراك مجازيته ومقصوده لو أغفل التصريح بالمشبه (دمعى).

وفي الأجواء القتالية صوّر بطولة الممدوح حين رمى نجما انقض على العدو، ولا ريب أن القارئ مهما كانت دربته الأدبية يعلم أن النجم مجاز عن الأداة القتالية التي يطلقها الرماة من رمح أو سهم، غير أن ابن الحاج لم يرتض

<sup>(</sup>١) السابق، صــ ٨٤.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ١٨٢.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ٥٣.

الاتكال على فهم المتلقي، فأعقب ذكر النجم بقوله: (من سنانك)، وذلك في البيت التالى:

إِذَا مَا دَنَا مِنْ أُفْقِ مُلْكِكَ مَارِدٌ رَمَاهُ بِنَجْمٍ مِنْ سِنَانِكَ مُنْقَضً (۱) وقد يدفعه إلى العدول عن الاستعارة إمكان أن تعد الكلمة المستعارة

وقد يدفعه إلى العدول عن الاستعارة إمكان أن تعد الكلمه المستعارة حقيقية ككلمة (الليل) في قوله:

سَارٍ بِلَيْلٍ مِنْ عَجاجٍ فِيهِ مِنْ غُررِ الجِيَادِ كَوَاكِبٌ تَتَبلَّجُ (٢) فلا مانع من عد لفظ (ليل) حقيقيا، لولا أنه بيّن أن الليل مشبه بالعجاج.

<sup>(</sup>١) السابق، صــ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ٧٥.

## المبحث الثاني: مصادر الصورة.

أسعى في هذا المبحث إلى التعريف بأهم المصادر التي نهل منها ابن الحاج صوره الشعرية، والتي لها أثر بالغ في وجدانه وبعد خياله ورقة تصويره، عبر إعادة توزيع تلك الصور على مصادر تشمل الطبيعة وحيوانها والإنسان وحضارته.

ومن تتبع شعر ابن الحاج يجد في الصورة شيئا من التنوع في المصادر، وأن ذهنه الراسم للخيال والجمال قد وظف ما عن من المصورات؛ وحشد صورا متعددة المنابع بوسائل مختلفة، دلالة على مواكبة الشاعرية وتفاعلها مع ما أمكن تصويره، ومن مصادره:

## أولا: المصدر الطبيعي:

ينتمي ابن الحاج من حيث القسمة الجغرافية للأدب إلى أدب أندلسي امتاز بوفرة المشاهد البهيجة؛ فلم يترك شعراؤه المبدعون منظرا في الأرض ولا مظهرا في الكون يثير الجمال، ويجذب الأبصار إلا وصفوه بأعذب أسلوب وأجمل بيان، حتى غدت الطبيعة من الأسباب الملهمة لقرائح الشعراء (۱)، وكان ابن الحاج أحد هؤلاء المغرمين الذين فتنوا بمشاهد الطبيعة الساحرة ومناظر الوجود الآسرة.

وتمثل السماء بأجرامها المنيرة من شمس وقمر ونجوم، وبأجوائها التي تأتي بالريح والسحاب والمطر والبرق صورة تعبر عن مأساة الحب والوجدان، فكثيرا ما كانت ذات صلة بخيالات الشعراء؛ فالسماء التي يتحد بها: "الجمال" و"البُعْد" تحاكي المحبوبة (الجميلة المنعة)، وتكوّن الردى العاطفي حين تنفصل روح الشاعر الهائمة في الجمال عن الجسد الماكث على البعد، وقد اتخذ ابن الحاج من مضيئات السماء صورة عن الفتاة ذات الحسن المشاهد والوصال الممتع، كالبدر في قوله:

وقد نسيت ولا أنسى - وإن هي قد أضحى غرور الأماني من أمانيها -

(١) انظر: الشعر الأندلسي في ظلال الخلافة الأموية، صــ9 ١٥

بدور تم على قضب على كثب تبدو بأفقين من قلبي وواديها(۱) ففي البيتين السابقين تعلق آخر بين مشهد الحب وصورة السماء إذ

تضاهي ظلمةُ الليل وحشة القلب، وهو امتداد للنظرة العربية القديمة لليل التي ظهرت عند امرئ القيس في بيته المشهور:

وَلَيلٍ كَمَوجِ البَحرِ أَرخى سندولَهُ علَيَّ بِأَنواعِ الهُمومِ لِيَبتَلي (٢) (فسدول الليل بالنسبة لامرئ القيس ليس سدول سواد بل سدول هموم، أي أنه وحد بين ظلام الليل في الخارج وظلمة الهموم في الداخل)(٣).

ويغلو ابن الحاج في توظيف صورة السماء في الحب إلى درجة كبيرة من الوضوح الشديد:

ولاحت بدور تسمى وجوها بأفق سماء تسمى خياما(1) وي بيت آخر يوحد الصورتين:

وَفِي الجِيرَةِ الغَادِينَ بَدْرُ مَنَازِلٍ تَحَيَّرَ مِنْهَا الطَّرْفُ وَالقَلْبُ إِذْ ثوَى (°) فلو بنى التصوير على التقابل الثنائي لكانت "فتاة منازل" إزاء "بدر سماء"، لكنه دمج الصورتين فأخذ من كل واحدة جزءا وترك جزءا آخر، فآلت إلى: (بدر منازل)

وكما اتخذ من البدر صورة للمحبوبة اتخذ لها أيضا الشمس؛ وذلك عند الرحيل الذي يشابه الغروب، فقال:

سلَّمَ الله بالعَقِيقِ مَطَايا عِنْدَ أَهْلِ الهَوَى لَهُنَّ مَزَايَا حَامِلاَتٍ عَلَى الغَرَامِ خَفَايَا مُظْهِرَاتٍ مِنَ الغَرَامِ خَفَايَا

(۲) ديوان امرئ القيس، ٤٨–٤٩

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ٧٠٠ .

<sup>(</sup>٣) الصورة الفنية في شعر امرئ القيس ومقوماتها اللغوية والنفسية والجمالية، سعد الحاوي، دار العلوم، ط١،

۱٤٠٣هـ، ۱۹۸۳م، صــ٥٢٦

<sup>(</sup>٤) الديوان ، صــ٧٤١ .

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ٧٠٩.

كُلُّ شَمْسٍ تَغِيرِ () عِنْدَ طُلُوعٍ كُلَّ شَاكٍ ضَنَاهُ لَوْنُ العَشَايَا أَتَمَنَّى لِقَاءَهَا وَالأَمَانِي ضِمْنَهَا أُودِعَتْ حُرُوفُ المَنَايَا()

وفي اتخاذ غروب الشمس صورة لموقف الرحيل استثمار لحركة الشمس ولي النوب الما حركتها فإنه تتجه إلى الغروب لتماثل حركة الراحلين التي تنتهي بالبعد والاختفاء عن الأنظار، وأما لونها فإن اصفرارها حينئذ يشبه لون العاشق المودع الذي اصفر وجهه من ضنا الفراق.

وقد يؤخر ابن الحاج المشهد قليلا حتى تتوارى الشمس؛ ليظهر الشفق الأحمر الذي يصور لون الدم المنهل من المدامع، وذلك في قوله:

مِنْ كُلِّ طَالِعَةٍ فِي البِيدِ تُبْعِدُها أَيْدِي النَّوَى وَأَمَانُ الصَّبِّ يُدْنِيهَا شَمْسٌ إِذَا غَربَتْ أَبْدَتْ لَنَا شَفَقًا مِنْ أَدْمُعٍ بِدَمِي الْهَلَّتْ غَوَادِيهَا أَنَّ وَتَأْتَى الصورة موجزه في قوله:

ورب شموس في الفلاة مطالع لهن ولكن في الحدوج مغاربُ<sup>(1)</sup> وفي أحد المطالع يقرن المحبوبة بالشمس والقمر فيقول:

يا ثالث القمرين أنت المعجزُ حسنًا وأنت لذا وذاك معزّزُ<sup>(°)</sup>

ففي قوله: (المعجز) إشارة إلى الجمال الذي لا يضاهى في المخلوقات، وفي قوله: (معرز) إشارة للضياء الجميل الذي يعرز ضياء القمرين، وقد تكتمل الصورة السماوية بأجواء الريح والمطر والبرق ففي النص الذي مطلعه:

سلَّمَ اللهُ بِالعَقِيقِ مَطَايَا عِنْدَ أَهْلِ الهَوَى لَهُنَّ مَزَايَا (٢) جاء النسيم بمثابة النَفَس الذي يبقي الحياة ويصل الحبيب بحبيبه وقبله البرق

<sup>(</sup>١) هكذا في الديوان وفي قرائن القصر ومحاسن العصر: ورقة (٣٥)، ولعل الصواب: (تعُير) مع ضبط "لون" بالنصب، وهذا أنسب للمعنى.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ ٢١٦

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٢٠٣

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٤.

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ١٢١.

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ٢١٦

الذي يعيد ذكرى ابتسامة مَن يُحِب، وذلك في قوله:

وَلَكَمْ شَمِتُ لِلثَّنَايَا بُرُوقًا ذَكَّرَتْنِي لَهَا بُرُوق الثَّنَايَا يَا نَسِيمَ الصَّبَا أُحَيِّيكَ فَابْثُثْ طِيبَ ذَاكَ الشَّذَا وَرُدَّ التَحَايَا وَعَنِ الظَّاعِنِينَ هَاتِ حَدِيثًا لَيْسَ يَحْظَى بِهِ مُحِبُّ سِوَايَا وَعَنِ الظَّاعِنِينَ هَاتِ حَدِيثًا لَيْسَ يَحْظَى بِهِ مُحِبُّ سِوَايَا وَعَنِ الظَّاعِنِينَ هَاتِ حَدِيثًا لَيْسَ يَحْظَى بِهِ مُحِبُّ سِوَايَا وَعَنِ الظَّاعِنِينَ هَام الدمع بعد شمس الفؤاد:

وآية شَهُ سُهُ فَهُمَا فَهُمَا سَوَى أَفْقُهَا إِذَا مَا تَبَدَّتُ أُخْتُهَا فَهُمَا سَوَى تَسَاءَتْ بِهَا أَيْدِي الرِّكَابِ فَأَدْمُعِي تَصُوبُ وَقَلْبِي بِالفِرَاقِ قَدِ اكْتُوَى وَمَا رَاعَنِي بِالفِرَاقِ قَدِ الْخَوَى وَمَا رَاعَنِي بِالفِرَاقِ قَدِ الْخَوَى وَمَا رَاعَنِي بِالفِرَاقِ قَدِيمًا بِنِي طُوى وَمَا رَاعَنِي بِالفِرَاقِ قَدِيمًا بِنِي طُوى وَقَفْتُ بِهِ أَبْكِي بِالْفَرَامُ لَوْ احْتَوَى (') وَقَفْتُ بِهِ أَبْكِي وَأَسْفَحُ أَدْمُعًا عَلَى مِثْلِهَا وَدَّ الغَمَامُ لَوْ احْتَوَى (')

وبهذا يتضح أنه وظف النيرين في عدة دلالات، فجاء بالشمس خاصة في دلالة زمانية حين غروبها لتعني اختفاء الراحلين، وجاء بهما جميعا في دلالة مكانية تعني البعد واستحالة الوصول، وجاء بهما كثيرا في دلالة جمالية تصف المرأة بالبياض والضياء، وهو توظيف توافق عليه الشعراء منذ القدم(۲)، ويعبر عن النظرة العربية الشاعرية لمصابيح السماء.

وتأتي أجواء المطر مستقلة عن الشمس والقمر ، فيبرز البرق بديلا عنها في التعبير عن بريق ثنايا المحبوبة ، ويكون هبوب الريح محملا بالذكرى، فتُجري سحب الدمع:

وَمِمَّا أَثَارَ لِيَ الوَجْدَ بَرِقُ طَنَنَّاهُ بَيْنَ الثَّنَايَا ابْتِسَامَا وَمَمَّا أَثَارَ لِيَ الوَجْدَ بَرِقُ طَنَنَّاهُ الرَّكْبُ مَاثُوا هُيَامَا وَنَفْحَةُ رِيحٍ أَتَتْ مِنْ زَرُودٍ بِهَبَّتِهَا الرَّكْبُ مَاثُوا هُيَامَا وَسُحْبِ مِنَ الدَّمْعِ قَدْ أَنْبَتَتْ بِجَنْبِي قَتَادًا وَرَأْسِي تَغَامَا (")

ويلحظ أنه واصل الصورة ليأتي بما يراه نتيجة الحب وثمرته المرة ومضجعه الشائك الذي يشير إليه نبت القتاد والذي يستمر حتى الشيخوخة

(١) السابق، صـ١٠

(٢)انظر: الصورة الفنية في الشعر الجاهلي، صــ٧٦

(٣) الديوان، صـ ١٤٥

\_

التي يمثلها شجر الثغام المشبه للشعر الأبيض.

وفي مجال آخر غير الغزل يستمر التوظيف الحزين للسماء حين يعبّر عن صبح الشيب:

وَأَدْبَ رَلَيْ لِلتَّصَابِي السَّبِابِ الَّذِي عَهِدْتُ بِهِ لِلتَّصَابِي اكْتِتَامَا وَقَدْ بَيَّنَ الصُّبِحُ صُبِحُ المَشِيبِ لِغَيْرِ امْرِيءٍ عَنْ هَوَاهُ تَعَامَى (۱) وهي صورة تقليدية موروثة، على أنه في موضع آخر قد جمع التوظيف السابق (في الغزل) مع ذكر المشيب، فقال:

هـن البـدور تغـيرت لمـا رأت شعرات رأسي آذنت بتغير راحت تحب دجى شبابٍ مظلم وغدت تعاف ضحى مشيبٍ نير (٢)

إن تلك الصورة السماوية التي مثلت مأساة الحب وحسرة الشباب تعود مقبولة في المدح، بل يبدو الشاعر فخورا بها إذا شكّلها الممدوح على الأرض: هُو الْبُدرُ تَحْمِيهِ نُجُومٌ ثَوَاقِبُ وَمَا هِيَ إِلاَّ الْمُرْهَفَاتُ الْقُواضِبُ وَيَعْشَاهُ غَيْثُ حَلَّ وَإِنَّهُ لَنَقْعٌ أَثَارَتُهُ الْعِتَاقُ الشَّوَازِبُ وَيَعْشَاهُ غَيْثَ مَيْثُ حَلَّ وَإِنَّهُ لَنَقْعٌ أَثَارَتُهُ الْعِتَاقُ الشَّوَازِبُ وَخِلْنَا خَفَى فِيهِ سُمْرٌ أَشْرَعَتْهَا الْكَتَائِبُ (") وَخِلْنَا خَفَى فِيهِ سُمْرٌ أَشْرَعَتْهَا الْكَتَائِبُ (") ويبدو أنه قد وستع وزاد على صورة بشار بن برد المشهورة:

كَأَنَّ مُثارَ النَقعِ فَوقَ رُؤُسِهِم وَأُسيافَنا لَيلٌ تَهاوى كُواكِبُه (١)

حيث أضاف أجواء الغيوم من غيث وبرق، وأدخل الرماح السمر مع السيوف المرهفات، وجعل الضياء غير مقصور على الكواكب بل وزعه على البدر والنجوم و البروق، ومما حوى تلك الصورة قوله:

وَارَتْ عَوَالِيهِ نِجُومُ أُسِنَّةٍ تَخِذَتْ مَثَارَ عَجَاجِهَا أَفْلاَكَا(٥)

\_

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ١٤٦

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۱۱۸

<sup>(</sup>٣) السابق، ص ٢١

<sup>(</sup>٤) ديوان بشار بن برد(١٦٧هـــ)، تقديم وشرح: محمد الطاهر بن عاشور، مطبعة لجنة التأليف، القاهرة، ١٣٦٩هـــ ـــ ١٩٥٠م، ١٨/١.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صــ ١٢٩

ويكرر تلك الصورة موجزة في شطر يعبر عن سياسة الممدوح الحربية، وجعل الشطر الآخر عن سياسته السليمة، ويضم كلا الشطرين صورة سماوية متصلة:

فَبَأْسٌ كَلَفْحِ الْبَرْقِ فِي قَلْبِ مُعْتَصٍ وَجُودٌ كَسَفْحِ الْغَيْثِ فِي كَفّ وَجَاءِ فَيْ السعيد في قوله: وجاء في أحد المواضع وصل بين التوظيف الحزين والتوظيف السعيد في قوله: وَكَأَنَّ الدُّجَى سُوَيْدَاء قَلْبٍ كَاتِمٍ وَالنُّجُومُ فِيهِ خَبَايَا وَكَأَنَّ الدُّجَى سُويْدَاء قَلْبٍ حَوْلَهُ مِنْ سَوَادِ نَقْعِ بقايا (۱) وَكَأَنَّ الصَّبَاحَ سَيْفُ ابْنِ نَصَرْ حَوْلَهُ مِنْ سَوَادِ نَقْعٍ بقايا (۱) فقد انتقل دجى القلب الكاتم إلى صباح سيف ابن نصر.

واستخدام الصباح في البشرى يرد في شعره كثيرًا كقوله في أبيات متفرقة : بُشْرَى كَمَا طَلَعَ الصَّبَاحُ الأَبْلَجُ وَأَتَى البِطَاحَ نَسِيمُهَا الْمُتَأرِّجُ (٢) وَوَافَتْكَ بُشْرَى إِثْرَ بُشْرَى كَمَا أَتَى عَلَى أَثَرِ الفَجْرِ الَّذِي صَدَقَ الصَّبُحُ (٤) وَوَافَتْكَ بُشْرَى إِثْرَ الْمُطِيبِ الْمُبْعِجِ بُشْرَى كَإِقْبَالِ الصَّبَاحِ الأَبْلَجِ (٥) وَافَتْكَ بِالْحَيْرِ الْمُطِيبِ الْمُبْعِجِ بُشْرَى كَإِقْبَالِ الصَّبَاحِ الأَبْلَجِ (٥)

وإذا كان الشاعر يشتكي بُعْد مضيئات السماء في الغزل فإنه في المدح يكتفي بنورها وعلاها؛ فيستحسنها، وينظر بإعجاب إلى ما فيها من ضياء ينعم به الناس، ثم يسبغ صفاتها على ممدوحيه، فيقول في مدح النبي صلى الله عليه وسلم:

مُحَمَّدٌ خَاتمُ الأَرْسَالِ أَوَّلُهَا فِي الفَضْلِ شَمْسُ هَوَاهَا بَدْرُ نَادِيهَا (٢) ويقول في الخزرج:

بُدُورُ عُلاً مِنْ آلِ خَنْرَجَ أَذْكَرُوا أَجَلَّ عُهُودٍ فِي حُنَينٍ وَفِي بَدْرِ (٧)

(١) السابق، صـ٨٨

<sup>(</sup>۲) السابق، صــ ۲۱٦

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ٧٥

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٦٧

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ٦٠

<sup>(</sup>٦) السابق، صــ٢٠٤

<sup>(</sup>۷) السابق، صــ۱۱۰

ويختار لولي العهد القادم صورة الهلال، كأنه يمثل تدرجه إلى منصب الملك كتدرج الهلال نحو الإبدار، فقال:

أَلاَ ارْتَقِبُوا هَـذَا الهـلاَلَ الَّـذِي بَـدَا مِنَ الْغَربِ مَرْفُوعًا عَلَى أُفُقِ الْهُدَى (۱) ويستخدم السحاب في وصف الكرم، وحينا في وصف الدم، وقد جمع بينهما في قوله:

فَمِنْ سَحَابِ نَدَى يُرْضِيهِ هَامِلُهَا وَمِنْ سَحَابِ دَمٍ يَشْفِيهِ هَامِيهَا ('') وَمِنْ سَحَابِ دَمٍ يَشْفِيهِ هَامِيهَا وَفِي سَحَابِ دَمٍ يَشْفِيهِ هَامِيهَا وَفِي سَدِن مع توظيفه في صورة وفي بيت آخر جمع توظيف المطرفي صورة الحزن مع توظيفه في صورة الحرم فقال:

وَقَدْ هَمَلَتْ وُطْف السَّحَابِ كَأَنَّهَا مَدَامِعُ عَيْنِي أَوْ نَوَالُ مُحَمَّدِ<sup>(")</sup> ويكرر الصورة في مدح أعم شاملا بنى نصر:

وَقَدْ حَمَلَتْ فِيهَا السَّحَابِ كَأَنَّهَا مَدَامِعُ عَيْنِي أَوْ عَطَايَا بَنِي نَصْرِ '' ومن المصادر الطبيعية للصورة عالم المياه من بحر ونهر، فيستعمل البحر عند سكونه وهدوئه في صورة سلمية، تتناول صفة الكرم أو صفة العلم نظرًا لاتساع البحر ونفاسة كرائمه، ويستعمله عند حركته واضطرابه في صورة حربية تتناول العراك وسفك الدماء.

فمن الصورة السلمية قوله عن الغنى بالله:

إِمَامُ الْهُدَى جَزْلُ الرِّدَا شَرَكُ العِدَى غَمَامُ النَّدَى بَحْرُ الجدَا مَعْدِنُ الذُّخْرِ (°) وهي صورة موروثة تُشبّه الكريم بالبحر، لكنه في موضع آخر يتعمق في الصورة، ويضيف إلى ذكر البحر ذكر كرائمه:

هُ وَ فِي النَّدَى بَحْرٌ وَلَكِنْ لَفْظُهُ دُرٌّ لأَذْنِ المَرْءِ خَيْرُ مُشَنِّفِ (٢)

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٧٧

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٢٠٦

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٧٨.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ١١٠

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١٠٧

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ١٩٠

فقد أضاف صورة الدر؛ لتكون وصفا لكلام الممدوح الحسن.

وفي قول آخر يستأثر الشاعر بكرائم البحر فيقول:

وَدُونَكَ فَاسْبَحْ فِي نَدَاهُ بِأَبْحُرٍ مَلِيحِيَ يَاقُوتٌ بِهِنَّ وَلُؤْلُوً لُوْلُولُ وينظر ابن الحاج إلى اتساع البحر؛ فيقرنه بالمعارف والفكر:

مِنْ خَائِضٍ بَحْرَ المُعَارِفِ سَابِحٍ فِيهِ عَلَى دُرِّ بِهِ غَوَّاصِ (١)

وَوَدِدْتُ لَـوْ أَنِّـي أَجَـدْتُ مَعَاقِيًا مِنْ بَحْرِ فِكْرِي دُرُّهَا مُسْتَخْرَجُ (٣)

ويلحظ أنه التزم ذكر الكرائم من در ومعاق.

أما الصورة الحربية فتقال عند التحام الصفوف وكرّ الخيول:

أَبنِ السُّيُوفِ المَشْرَفِيَّةِ وَالقَنَا وَالْخَيْلُ فِي بَحْرِ النَّجِيعِ تَلَجَّجُ أَنَّ فقد اشتد القتال وسالت الدماء كأنها البحر، وغالبا ما يقرن ابن الحاج البحر بذكر شيء من حركته، سواء من أمواجه أم من سفنه، والذي يلهم الشاعر تخيُّل البحر في معمعة القتال مثيرات بصرية حقيقية، كالدماء الجارية كمياه البحر:

وَالْمُرْسِلُونَ لَهَا وَالأَرْضُ بَحْرُ دَمِ سَفَائِنًا بِأْسُهُمْ لا الرِّيحُ مُجْرِيهَا (°) أو الخيل الزاحفة كزحف البحر حال مدّه:

وَالْخَيْلُ تَزْحَفُ بِالكُمَاةِ كَأَنَّهَا بَحْرٌ وَبِيضُ الْهِنْدِ طَامِي الأَمْوُجِ (٢) وَالْخَيْدُ الْهِنْدِ طَامِي الأَمْوُجِ (٢) وَغالبا ما يكون الغبار المثار كأنه زبد البحر المائج:

وَهُمْ مَا هُمُ وَالْخَيْلُ تَرْدَى كَأَنَّهَا سَفَائِنُ فِي بَحْرٍ مِنَ النَّقْعِ مُزْبِدِ (\)
ولليابسة حضور في شعر ابن الحاج يفوق ما للسماء والبحر حيث امتازت

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٤٠

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٦٠.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ۸٥.

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ٢٠٦

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ٦٣

<sup>(</sup>۷)السابق، صـ ۸۸

اليابسة بأنها جاءت بصورة تقريرية يصفها الشاعر وبتحدث عن بعض تفاصيلها، وقد توزع الكلام عليها على نوعين منها: الصحراء الجرداء والرياض المعشية.

أما الصحراء فهي أكثر البيئات حضورا في شعره؛ حيث جاءت في تسع عشرة قصيدة في الديوان، وتكون غالبا في المقدمة وقد جعلها مسرحا يتقمّص فيها شخصية العاشق في الحياة العربية البدوية، وتظهر عنايته بتكوين المكان وتهيئة أجزائه؛ كي يكون ما يقدمه مماثلا أو مقاربا للواقع الصحراوي الذي عايشه شعراء العذرية:

دَعُوا أَدْمُعِي شَوْقًا لِلُقْيَاكُمُ تَجْري فَإِنِّيَ فِي حُبِّي لَكُمْ رَابِحُ التَّجْر وَأَهْدُوا لَنَا رُوحَ العُدَيْبِ وَبَارِق وَلَكِنْ مِنَ الرِّيقِ الْمُعطِّرِ وَالتَّغْرِ (١)

ولا ريب أن أي قارئ للديوان سيصل إلى أن الصحراء هي أكثر البيئات ذكرا، ومن عنايته بها أن ضمّن في شعره كثيرا من المواضع في الجزيرة العربية التي تحوي رمال الفلاة ونباتها وحيوانه وخيامها:

إِيهٍ عَلَى الجِيرَةِ الغَادِينَ دَارُهُمُ نَجْدٌ وَعَنْ مُنْجِدِي مِنْ غُرِّ أَهْلِيهَا أَمَّا الرُّبُوعُ فَصَبْري يَومَ كَاظِمَةٍ مِمَّنْ عَدَتْهُ عَن البُغْيَا عَوَادِيهَا مِنْ كُلِّ طَالِعَةٍ فِي الهِيدِ تُبْعِدُهَا ويقول:

> وَهَـل الأثـلُ كَاشِـفٌ عَـنْ ظِبَـاءٍ يُا خَلِيلَ يَّ غَنِّيَ انِي بِسُعْدَى وَاذْكُ رَا لِلنِّيَ اق وَادِيَ نَجْ دٍ وَإِذَا هَبَّ تِ الصَّبَّا فَاسْ أَلاَهَا

أَيْدِي النَّوَى وَأَمَانُ الصَّبِّ يُدْنِيهَا (٢)

فِي رِضَاهَا بَذَلْتُ غَايَةَ وُسُعِى بِانْكِسارِ الجُفُونِ يُجْبِرْنَ صَدْعِي وَدِيَار بِبُعْدِهَا ضَاقَ ذَرْعِي تَشْغْلاَهَا بِالرَّبْعِ عَنْ ظُمْيِ رَبْعِ عَنْ غُريبٍ بِالجَزْعِ أَكْرَم جَزْع "

<sup>(</sup>١) السابق، صــ٤٠١

<sup>(</sup>٢)لسابق، صــ٢٠٣

<sup>(</sup>٣)السابق، ص ١٧٧ – ١٧٨

وهي البيئة التي يجد فيها الشاعر متنفسا لمشاعره الحزينة وذكرياته المبكية:

عن الجزع أو عن ساكن الجزع حدّث وبالأجرع الفرد الركايب لبِّث وسائل عن الحي الحلال برامة وإن كان يجدي عنهم البحث فابحث وسلّم على الركب الملّم بحاجر ومهما أباح المُكث حاديه فامكث وزدني بأصوات الحداة صبابة ودع عنك لحني كل مثنى ومثلث وبح بأحاديث الهوى لأحبة نأوا وأحاديث الجوى كلها ابثث وإن شئت إحياء النفوس فحيها بعرف صبا نجد وآراجها ابعث وأل

واحتفاظ الذاكرة الأندلسية بالماضي العربي في نجد والحجاز مع كونه تقليدا شعريا موجود لدى أقاليم أخرى فإنه يعد أيضا اعتزازا بالهوية العربية وبالوطن الأم للعرب، وردًّا لا شعوري لمحاولات استئصال الإسلام والعروبة من الأندلس التي كان الشاعر يشهدها، ولِما في شعر الجزيرة القديم من قيم خُلُقية تصون الغزل الصادق العفيف؛ فلم يكن كغزل المولدين في الحواضر الذي داخل معظمه العبث، ومن المؤكد أن الشاعر الأندلسي - كابن الحاج - لا يخلو من حنين صادق صوب تلك الديار التي سطع منها الإشعاع الديني في الحجاز والإشعاع الشعري في نجد (٢).

أما الرياض الخضراء فإنها على عكس الصحراء فيما يبديه الشاعر؛ إذ يجد فيها الأنس والطرب والسعادة والبشائر:

قَالزَّهْرُ بَيْنَ مُفَضَّضٍ وَمُدَهَّبٍ وَالرَّوْضُ بَيْنَ مُوَثَّحٍ وَمدَبَّجِ وَمدَبَّجِ وَالرَّوْضُ بَيْنَ مُوثَتَّحٍ وَمدَبَّجِ وَالْقُرْقُ قَدْ غَنَّتْ وَلَمْ تَتَلَجْلَجِ وَالْقُرْقُ قَدْ غَنَّتْ وَلَمْ تَتَلَجْلَجِ وَالْقُرْقُ قَدْ غَنَّتْ وَلَمْ تَتَلَجْلَجِ وَمُؤرَّجِ (") وَالرِّيحُ قَدْ فَهِمَتْ حَدِيثَ قُدُومِهِمْ فَحَبَتْ بِكُلِّ مُعطَّرٍ وَمُؤرَّجٍ (")

\_

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر: نجد والحجاز في الذاكرة الأندلسية، د.عبد الله بنصر العلوي، السجل العلمي لندوة الأندلس قرون من التقلبات والعطاءات، مكتبة الملك عبد العزيز العامة، الرياض، ط١، ٧١٧ هـ، ٤٠١/٤

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ ٦١

وهو معتن بأجزائها كما تبين عند الحديث في مبحث الوصف في الفصل الأول.

### ثانيا: المصدر الحيواني.

تنوعت طرائق تناول ابن الحاج للحيوان من خلال ما يلي:

أ) ما كان تناوله تقريريا: فهو موجود في الصورة التي يصنعها الشاعر كوجودها في واقعه، كالإبل عند ذكر الرحلة والخيل في وصف الحرب.

والإبل أشهر الحيوانات التي صحبت الشاعر فوصفها في عدد من المقدمات، وهي تحظى بالنصيب الأوفر من صور الحيوان في الشعر القديم القديم للكنها غير بعيدة عن واقع الشاعر الذي عرف بالأسفار، وقد عدد الشاعر التعابير اللفظية الدالة عليها؛ بما يوضح أنه ينهل من معين لغوي ثر، وأنه قد وقف على تجارب شعرية من الأدب القديم الذي عد ذكر الإبل من تقاليد القصيدة، ومن أمثلته:

وَلَمْ أَنْسَ لاَ أَنْسَ الْحُدَاةَ وَأَيْنُقًا برَاهَا سُرَاهَا بِالذَّمِيلِ وَبِالوَخْدِ إِذَا الْتَفَتَتُ نَحْوَ الحُدُوجِ تَمَايِلَتْ وَمَا دَمْعُهَا دَمْعِي وَلاَ سُهُدُهَا سُهُدِي (٢)

ويرى الشاعر في صورة قديمة أن الإبل والإنسان العربي مشتركان في صفاء الحياة أو اضطرابها، نظرا لارتباط المعيشة بينهما، وكونها مقترنة بجلب الرزق واستمرار الحياة أ، وهو ارتباط واقعي يحمل معه ارتباطا معنويا معنويا يرمز للأصالة العربية، ومن هنا تساءل ابن الحاج لما حلت به المصيبة بفقدان خاله: ماذا حلّ بالإبل ؟ وكأنه يقول: ماذا حلّ بالكرم والمروءة؟ بشَدُتُكُمْ هَلْ طَابَ لِلْعِيسِ وِرْدُهَا وَهَلْ رَاقَهَا مَرْعى لِحِمْضٍ وَسَعْدَانِ

(٣) انظر: الصورة الفنية في شعر أبي تمام، د.عبد القادر الرباعي، المؤسسة العربية، بيروت، ط٢، ٩٩٩ م،

ص\_۲۶.

<sup>(</sup>١) انظر: الصورة الفنية في الشعر الجاهلي، صـ٧٧

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ ٩١.

وَهَلُ أَرْضَعَتْ أَمُّ الحوارِ حوارَهَا وَأَفْهَقَ مِنْ رَسُلٍ عَلَى الشَّوْلِ فَقْهَانِ (۱) وهَلُ أَرْضَعَتْ أَمُّ الحوارِ حوارَها وأَفْهَقَ مِنْ رَسُلٍ عَلَى الشَّوْلِ فَقْهَانِ (۱) ويزيد من مكانة الصورة حين يجعل الإبل مشاركة له في الشعور الوجدانى:

سَلِ العِيسَ وَالْبَرْقَ الَّذِي لاَحَ مِنْ نَجْدِ مَتَى عَهْدُهَا بِالْجَزْعِ وَالْعَلَمِ الْفَرْدِ وَهَا لِعِنْ لِي مِنْ لاَعَج الشَّوْقِ وَالْوَجْدِ(٢)

ومن عناية الشاعر بها أن جعلها تحمل بلاغه وتوصل رسالته؛ فهي خير من يختار لحمل مرساله وبعث عواطفه إلى الأرجاء التي يريدها:

يَا رَاكِبًا يَطْوِي الفَلاَةَ بِجَسْرَةٍ كَالْقَدْحِ تُبْصِرُهُ بِكَفِّ مُعْوَجِ مَنْ نَسْلِ شَدْقَمَ لاَ تَمَلُ مِنَ السُّرَى أَوْ تَصْدُعُ البَيْدَاءَ صَدْعَ الدُّمْلُجِ (")

وتأتي الإبل حين يصحب الشاعر شكواه إلى قاصده، وينزل حاجته ببابه آملا في سخائه:

كَرِيمٌ فَلاَ الحَادِي النَّجَائِبَ مُخْفِقٌ لَدَيْهِ وَلاَ الْمُنْضِي الرَّكَائِبَ خَائِبُ (١)

ومما يعزز الارتباط العاطفي مع صورة الإبل حضورها المتكرر في مشهد الفراق ووداع الراحلين وظعن الأحبة حين تُزمّ الركاب عليها وتوضع الحدوج فوقها:

وَيَا مُثْقِلَ الْخِدْرِ الَّذِي قَذَفَتْ بِهِ أَمُونٌ ثُبَارِي الرِّيحَ فِي الْبَلَدِ القَفْرِ (°) ومن الشخصيات التي ارتبطت بالإبل شخصية الحادي التي يقل أن تفارق مسرح المقدمة الوجدانية:

وَمَا اصْطَبَارِي وَقَدْ زُمَّتْ رَحَائِلُهُمْ وَللتَّرَحُّلِ حَادِي العِيسِ قَدْ نَشطًا(١)

\_

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ ١٦٠، وفقهان هكذا ، ولعل الصواب: فهقان؛ فالأنسب أنه مشتق من أول الشطر (أفهق)، وهو مايراه المحقق، حاشية رقم: (١).

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٩١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٦٣.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ٥٤.

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ٥٠.

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ١٢٥.

ويلحظ التنوع اللغوي في معجم الإبل لدى الشاعر: ك(الركائب) و(العتاق) و(النجائب) و(العيس)، ويعبر عنها بما على التفاؤل بأمنها ونجاتها، بكلمتي: (الناجيات) و(أمون)(۱)، وعبر بـ(جسرة) دلالة على الإقدام(۲)، كما ذكر أسماء عرفت بها إبل بعينها لدى شخصيات مذكورة في التراث العربي: مثل (شدقم)، ويذكر حركتها في السير كالإرقال(۳)، والإغذاذ(۱)، والذميل(۵)، والوخد(۲)، من ذلك:

لِمَنِ الْكُمَاةُ تَقَلَّدُوا الفُولاَذَا وَتَعَوَّدُوا الإِرْقَالَ وَالإِغْذَاذَا (۱۷ صَوَادِعُ أَكْبَادِ الفَلاَةِ بِأَيْنُقٍ تَرَاخَتْ بُرَاها بِالذَّمِيلِ وَبِالوَخْدِ (۱۸ صَوَادِعُ أَكْبَادِ الفَلاَةِ بِأَيْنُقٍ تَرَاخَتْ بُرَاها بِالذَّمِيلِ وَبِالوَخْدِ (۱۸ مَا مِنْ اللهَ عَلَيْ اللهُ اللهَ اللهَ عَلَيْ اللهُ اللهَ عَلَيْ اللهُ الل

ويلي الإبل في الإيراد الحقيقي الواقعي الخيل، ويندر أن يخلو أي مقطع حربي منها، وقد عني الشاعر بتفاصيل كثيرة عن ألوانها وحركتها ونشاطها في القتال، ويجعل منها الوسيلة التي تنشئ بيئة الحرب، وتوري قدحها وتحول الأرض الهادئة إلى ميدان للقتال صاخب بصهيلها وعاصف بنقعها.

وَهُمْ مَا هُمُ وَالْخَيْلُ تَرْدَى كَأَنَّهَا وَلَحْمُ مَا هُمُ وَالْخَيْلُ تَرْدَى كَأَنَّهَا وَلَمْ أَنْسَ السُّرَى وَكَتَائِبًا وَجَاؤُوا بِهَا مِلْءَ الفَضَاءِ مَغَانِمًا وَدَارَتْ بِهَا دَوْرَ الْوِشَاحِ جَحافِلً

سَفَائِنُ فِي بَحْرٍ مِنَ النَّقْعِ مُزْبِدِ (1) لِزَنْدِ الْمَنَايَا كُلَّمَا زَحَفَتْ قَدْحُ لِلَيْلِ عَجَاجِ الْخَيْلِ مِنْ فَوْقِهَا جُنْحُ لِنَارِ الْمَنَايَا فِي الوُجُوهِ بِهَا نَفْحُ (١٠)

<sup>(</sup>١) انظر: الصورة الفنية في العصر الجاهلي، صـ٧٩

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٣) الإرقال: ( سرعة سير الإبل)، لسان العرب، ٢٠٧/٦.

<sup>(</sup>٤) الإغذاذ: ( الإسراع في السير)، السابق، ٢٠/١١.

<sup>(</sup>٥) الذميل: (السير الليّن) السابق: ٣/٦

<sup>(</sup>٦) الوحد: ( سعة الخطو في المشي)، السابق، ١٧٣/١٥.

<sup>(</sup>٧) الديوان، صـ ٩٧

<sup>(</sup>٨) السابق، صـ ٨٤.

<sup>(</sup>٩) السابق، صـ٨٨.

<sup>(</sup>۱۰) السابق، صــ٧٦ - ٦٨.

وقد ارتبطت بالخيل شخصيات المقاتلين، فتقرن الخيول بفرسانها في قوله: وَجَاسَتْ عَلَى جُرْدٍ خِللال دِيَارِهِا كُمَاةً لَهُمْ سَعْيٌ زَكَا وَلَهُمْ كَدْحُ ويذكر خيلا أصيلة رسخت في الذاكرة العربية، وهي الوجيه ولاحق: لُوَاحِقَ مِنْ نَسْلِ الوَجِيهِ وَلاَحِق هِيَ السُّفْنُ فِي بَحْرِ العَجَاجِ لَهَا سَبْحُ وقد أطلق عليها في مواضع أخرى: العاديات والصوافن(١١) تأثرا بالمعجم القرآني.

ويذكر صهيلها في صورة سمعية يرى فيها اللحن الجميل:

هُمَامٌ كَأَنَّ الأَرْضَ إنْ سَارَ مسْمعٌ بِهِ مِنْ صَهيل الخَيْل أَبْدَع أَلْحَان (٢) وبسميها بما تصدره من صهيل:

وَذِي لُجَ مِ جَمِّ الصَّوَاهِلِ أَرْعَنِ إِذَا لَمَحَتْهُ الشَّمْسُ أَعْجَزَهَا اللَّمْحُ") ولم يكن توظيف ابن الحاج للخيل مختلفا عما استعمله الأقدمون لغة وتصويرا(1)، ومن التوظيف اللافت للخيل والإبل أن أتى بهما في مقدمة باكية تحكي أسفه يوم تحرك الركاب وترك الشاعر تنهلّ منه العبرات، لكن هذه المرة أخرج الوداع عن موضوع الغزلى، وجعل ذلك الركاب هو الجيش الزاحف إلى الميدان:

يَوْمَ الرَّحِيل عَن الرِّكَابِ الأَشْرَفِ أَشْ فَقْتُ مِنْ مَرض أَتَاحَ تَخَلَّفِي وَطَفِقْ تُ أُظْهِ رُ عِبْ رَةً مِنْ عَبْ رَةٍ وَالقَلْبُ فِي إِثْرِ الحمُولِ إِذَا اشْتَفَى وَعَلَى لَتْمٌ لِلْمَواطِيءِ فِي الثري وَالسَّنَّ نُبُ لِي يَوْمَ اسْتَقَلَّتْ عِيسُهُمْ

وَأَشبُ نَارَىْ لَوْعَةٍ وَتَأْسُفُ فَبِأَدْمُعِي وَمَثَار وَجْدِي يَشْتَفِي بَعْدُ الَّذِينَ قَضَوْا بِذِلَّةِ مَوْقِفِي وَالخَيْلُ تُسبِّحُ فِي العَجَاجِ الأَكْتُفِ(°)

<sup>(</sup>١) السابق، صــ ٤٤، ٦٨.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ١٥٧

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٦٧ - ٦٨

<sup>(</sup>٥) الديوان، صــ ١٨٦

ب) ما كان تناوله لأجل التشبيه: كالأسد أقوى الضواري، والعقاب أقوى الكواسر، فقد استخدمهما مجازا عن القوة والشجاعة في وصف كر المقاتلين على خيولهم:

تَـنْقَضُّ عُقْبَائَـا وَفَـوْقَ ظُهُورِهـَا أُسنْدُ مَتَى دُعِيَتْ نَزَالِ تُهَيَّج (۱) ويورد الأُسنْد وفق الدلالة الحقيقية لأجل المبالغة:

إِمَامُ الهُدَى الْمَنْصُورُ والبَطَلُ الَّذِي بِهِ الأُسْدُ أُسْدُ الغَابِ فِي الوَثبِ تَقْتَدي (٢) ويض أحد الأبيات استخدم الدلالتين الحقيقية والمجازية:

وَلَقَدْ جَلاً مِنْهُ عَرِينُ الحَرْبِ عَنْ أَسَـدٍ لآسَـادِ الشَّرَى قَنَّـاصِ<sup>(۱)</sup> ويقرن الشاعر صورة الأسد بذكر نسله، وذلك في موضوع مديح السلطان ونجله:

وَلِلَّهِ شِهِ بِلُ قَدْ دَعَوْهُ بِيُوسُهِ شَبِيهٌ بِلَيْثٍ قَدْ دَعَوْهُ مُحَمَّدَا (') شَبِيهٌ بِلَيْثٍ قَدْ دَعَوْهُ مُحَمَّدَا (') شِهِ شِهِ فِي الْوَغَى أَسدًا بِقَرْعِ الْمُرْهَفَاتِ يُهَيَّجُ (') وأما في الغزل فالمصدر الحيواني ينهل حينئذ من فصائل الغزلان أبهى الصور ليعبر بها عن المرأة الجميلة الرشيقة:

وَهَلِ الأَثْلُ كَاشِفٌ عَنْ ظِبَاءٍ بِانْكِسَارِ الجُفُونِ يجْبرْنَ صَدْعِي<sup>(1)</sup> سائرا على ما سار عليه غالب الشعراء.

ولا يقتصر فيه على الشبه الجمالي من أعين ناعسة وقوام رشيق وجيد بهي، بل يجمع إليه الشبه السلوكي من التمنع عن مؤانسة الغريب: وَفَوْ الرَّوَاحِلُ أَحْوَى الجُفُونِ بِبُعْدٍ وَإِنْ ظَلَّ يُدْنِي مَزَارَا

(۲) السابق، صـ ۸۷

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٦٣

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٦٨

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٧٧

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ٥٧

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ ١٧٧

حَكَى الظَّبْيَ لَحْظًا وَجِيدًا وَفَرْعًا وَبِالرَّعْمِ مِنْهُ حَكَاهُ نِفَارًا (') وبدلا من أن ينقل الشاعر صورة الظبي عن مكانها ويدمجها مع واقعه فإنه يعكس ذلك وينقل نفسه إلى محيط ذلك الظبي، ليكون جزءا من عالمه البري، فيقول في موضعين متفرقين من شعره:

وأَسْرَابُ غِزْلاَنٍ عَرَضْنَ سَوَانِحًا وَلا بُدَّ مِنْ مَرْعَىً فَكَانَ مِنَ الصَّدْرِ (') وَكَمْ مِانْ غَزَالٍ رَعَى بِنَجْدٍ فُؤَادِي وَخَلَّى الْعَرَارَا ('') وَكَمْ بِالْحِمْ مِنْ غَزَالٍ رَعَى بِنَجْدٍ فُؤَادِي وَخَلَّى الْعَرَارَا ('') وإذا كان الأسد يأتي عند الحديث عن الشجاعة، والظباء في مقام التغزل فقد جمعهما في مشهد واحد تغيرت فيه موازين القوة وصارت الغلبة للظبية النجلاء، فأطاحت بالأسد العاشق:

وَهَلَ وَرَدَتْ مَاءَ الأَثِيلِ وَدُونَهُ ظِبَاءٌ سَطَتْ أَلْحَاظُهَا النُّجْلُ بِالأُسلْدِ (') وهي صورة موجزة التقطها الشاعر من التراث، ولم يضف إليها شيئا، وهي ترد لدى من سبقوه كابن الرومي:

لـئن تصـيدُ الظّبا من قَبْله الأسدا(°) ومن تنسيق الشاعر للصورة الحربية أن يتوغل في الصورة الحيوانية، فقد جمع بين الخيول والأسود، ونسج منها وحدة غائبة عن الواقع لكنها حاضرة في المخيلة التي يبصر الحرب بها:

وَمُهُ ودُهُ صَهِوَاتُ خَيْلٍ تَحْتَهُ أَغْيَالُ آسادِ الشَّرَى تَتُولَّجُ<sup>(1)</sup> وقال جامعا بين الخيل والعقبان والأسند:

وَالْخَيْلُ تَزْحَفُ بِالكُمَاةِ كَأَنَّهَا بَحْرٌ وَبِيضُ الْهِنْدِ طَامِي الأَمْوُجِ

<sup>(</sup>١) السابق، ص ٩٩

<sup>(</sup>۲) السابق، صــ ۱۰۹

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٩٩

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ۹۱

<sup>(</sup>٥) ديوان ابن الرومي(٢٨٤هـــ)، شرح وتحقيق: عبد الأمير علي مهنا، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط١،

۱۱۱هـ، ۱۹۹۱م، ۲۹۷/۲

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ ٥٨

تَـنْقَضُّ عُقْبَانًا وَفَـوْقَ ظُهُورِهَا أُسندٌ مَتَى دُعِيَتْ نَزَالِ تُهَيَّجِ (۱) وعلى الرغم مما شاع من استخدام صورة الغراب للدلالة على التشاؤم فقد أورد لها الشاعر صورة مختلفة، يُشبّه فيها المرأة البدوية المستترة بالغراب:

وَمَا رَاعَنِي بِالجَزْعِ إِلاَ ضَعَائِنٌ تُذَكِّرُنِي عَهْدًا قَدِيمًا بِذِي طُوَى وَمَا رَاعَنِي بِالجَزْعِ إِلاَ ضَعائِنٌ تُذكرُنِي عَهْدًا قَدِيمًا بِذِي طُوَى وَأَسْرَابُ غِرْبَانِ بِكُحْلِ عُيُونِهَا رَوَاقِعُ مَا تُبْدِي السَّيُوفُ مِنَ الكُوَى (٢)

والشاعر قد ذكر التشاؤم من الغراب على أنه رأي غيره ولم يتبن هذا الرأي المخالف للإيمان بقدر الله وخُلق الفأل، وذلك في توظيف مماثل للصورة السابقة، فقد شبه اجتماع نائحات من البادية بجمع من الغربان يزجرهن عيّاف:

وَفِي كُلْبٍ اصْطُفَّتْ عَلَيْهِ نَوَائِحٌ كَمَا زَجَرَ العَيَّافُ مَنْعِبَ غِرْبَانِ<sup>(۱)</sup> وَأَقْحَم النسور والعقبان في الحرب في صورة غريبة متكلفة:

وَتُرْسِلُ شَعْرًا مِنْ عَجَاجٍ خُيُولُهُ تُرَجِّلُهُ أَيْدِي نُسُورٍ وَعُقْبَانِ ('') وَعُقْبَانِ وَعُقْبَانِ وَعُقْبَانِ وَعُقْبَانِ وَعُقْبَانِ وَعُقْبَانِ فَاللَّهِ وَعُقْبَانِ فَاللَّهِ وَعُلُو المَّالِةُ حين شبّه به الممدوح:

وَوَاقَعْتَ بِالْحَرْبِ الشَّقِيَّ الَّذِي بَغَى كَمَا قَدْ بَغَى شَرُّ الْبُغَاةِ عَلَى الصَّقْرِ (٥)

ويذكر من الطيور ما يعد جزءا من الطبيعة الجميلة بسجعها المطرب الذي يخرج الطبيعة من صمتها، كما في قوله:

وَأَرَّقَنِي مِنْ جَانِبِ الرَّمْلِ سَاجِعٌ طَرُوبٌ إِذَا هَزَّتْ صَبًا أَعْطُفَ الرَّنْدِ طَوَيْتُ لَهُ قَلْبِي عَلَى الشَّوْقَ مِنْ قَبْلِهِ يُعْدِي (٢) طَوَيْتُ لَهُ قَلْبِي عَلَى الشَّوْقَ مِنْ قَبْلِهِ يُعْدِي (٢)

ويجعل منها علامة على انتهاء ليل الوجد والأحزان، وبدء صباح صادح بأعذب الأناشيد:

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٦٣ -٦٤

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۲۱۰

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٦٠

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ١٥٧

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١١٤

<sup>(</sup>٦) السابق، صــ ٨٤.

وَفِي كَهِدِ الظَّلْمَاءِ قَدْحٌ يَفُتُّهَا بِنَارَيْنِ مِنْ شَمْعٍ وَمِنْ وَجْد مُكْمَدِ الطَّلْمَاءِ قَدْحٌ يَفُتُّهَا بِنَارَيْنِ مِنْ شَمْعِ وَمِنْ وَجْد مُكْمَدِ اللَّالِمِ الْسَامَعَتْ مِنْ شَدُوهِا كُلَّ مُنْشِدِ (١) إِلَى أَنْ شَدُوهِا كُلَّ مُنْشِدِ (١)

ومن ذكر الطير في شعر ابن الحاج: النعام التي شبّه بها الخيل في رشاقتها:

طُوَالِع مِنْ تَحْتِ العَجاجِ كَأَنَّهَا نَعَامٌ بِكُثْبَانِ الصَّرِيمِ خَوَاضِبُ (1) مِنَ الرَّاكِضِينَ الخَيْلُ تَرْحَفُ لِلْوَغَى سِرَاعًا كَأَمْثَالِ النَّعَامِ المُشْرَدِ (1) مِنَ الرَّاكِضِينَ الخَيْلُ تَرْحَفُ لِلْوَغَى سِرَاعًا كَأَمْثَالِ النَّعَامِ المُشْرَدِ (1)

وكل الحيوانات المُصوّرة كانت حقيقية الوجود، ولم يورد من الحيوانات الأسطورية إلا السعالي في تشبيه سريع للخيل:

حُصُونُ الكِرَامِ صُدُورُ العَوَالِي وَخَيْلٌ تَنَاقَلُ مِثْلُ السّعَالِي ('') تَاقَلُ مِثْلُ السّعَالِي ('') ثالثا: المصدر الإنساني.

إن المفهوم الإنساني لدى الشعراء واسع ولا يقتصر على بني البشر، إنما يتمدد ليشمل أشياء كثيرة في الكون يتخيلون فيها الحياة والعقل من طبيعة وحيوان ومعان مجردة (٥)، ولم يخلُ شعر ابن الحاج من ذلك؛ فقد ظهر في بيانه التشخيص الذي مر ذكره في المبحث السابق.

والمصدر الإنساني للصورة وافر ومتنوع، قد توزعت تصاويره على جوانب شخصية تمس الذات البشرية، وأخرى حضارية تحفل بالمنجز العمراني والثقافي، وكذلك على جوانب اجتماعية تتناول مجتمع الشاعر، وفيما يأتي عرض لجوانب التصوير الإنساني في شعره:

أ) الجانب الشخصي: فمنه ما يتعلق بالشكل الظاهري ومنه ما يكون من السمات المعنوية نفسيةً وخُلُقية، وذلك وفق الآتى:

### السمات الشكلية:

<sup>(</sup>١) السابق، صــ ٨٣.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٧٨.

<sup>(</sup>٤)السابق،صــ١٣٦، ومفرد السعالي: السِّعلاة والسِّعلا، (وهي الغول وقيل ساحرة الجنّ) لسان العرب١٩١/٧.

<sup>(</sup>٥) انظر الصورة الفنية في شعر أبي تمام، صـ٣٣

أغلب كلام الشعراء حينما ينصرفون إلى الحديث عن الهيئة الخُلُقية يكون عن المرأة؛ فالشعر في معظمه ارتحال إلى الجمال، والمرأة ما تزال أهم إلهام للشعراء وفاتحة القصيد وموضع البث والأمل، وابن الحاج صوّر المرأة كثيرا في شعره، وكان لا يميل إلى المباشرة وإنما يعبر عن وجهها بالشمس وقوامها بالغصن وثغرها بالدر:

تَزيدُ غَرَامِي شِدَّةً بَعْدَ شِدَّةٍ وَلَكِنْ بِضَعْفِ الخَصْر قَدْ أَعْدَتِ القُوى بَعِيدَةٌ مَهْ وَى القرطِ أَقْسَمْتُ إِنَّهُ لأَبْعَدُ مِنْ نَجْمِ السَّمَاءِ إِذَا هَوَى وَمَا زَالَ غُصْنُ البَانِ يَحْكِي قُوامَهَا فَلَمَّا رَأَتْ مِنْهُ الصَّبَا الحَسنَدَ التَّوَى (١)

وقال أيضا:

مَيَّاسُ قَدِّ جَالَ بَيْنَ بُرُودِهَا خُوطٌ لَعَمْرِي لَيْسَ فِيهِ مَغْمَزُ عِقْدٌ يلُوحُ بِجِيدِهَا إذْ تَبْرُزُ لَــمْ أَدر هَــلْ مِــنْ تَغْرهَــا أَمْ أَدْمُعِــي وَلَقَدْ تَفُضُ حَدِيثَهَا عَنْ جَوْهَر يَصبُو إلَيْه الجَوْهَرُ الْمُتَحَيِّزُ (٢)

أما ما تتحلى به فقد ذكر القرط والخلاخل، لكن من اللافت أنه يحليها في بعض وصفه بالعتاد الحربى فلها سهم قاتل:

وَإِيَّاكَ وَالتَّغْرِيرَ بِالنَّفْسِ إِنْ رَمَتْ بأسهُم مَكْحُولِ اللَّحَاظِ الكَوَاعِبُ (") وتتمدد شخصيتها الجذابة لتشمل كل الجمال من روض ونسيم:

وَلَوْلاً شَذَاهَا مَا غَدَا الرَّوْضُ عَاطِرًا وَمَا عَبِقَتْ فِيهِ الصَّبَا وَالْجَنَائِبُ (أُ) وابن الحاج لا يبتعد عن الذوق الجاهلي في الحسن الأنثوي الذي يغلّب الحسى ويقلل المعنوي(٥)

ومن التصوير الشكلي الحديث عن وجه الممدوح المتهلل:

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٩-٢٠

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ١٤

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ٢٤

<sup>(</sup>٥) انظر: الصورة الفنية في العصر الجاهلي، صـ٥٦.

تنوبُ الشُّمُوعُ مَنَابَ النُّجُومِ بِهِ وَالوُجُوهُ تَبَدَّتْ وسَامَا كَمَا نَابَ وَجْهُ الإمَامِ البِنِ نَصْرٍ عَنِ القَمَرِ التِّمِّ هَابَ الإِمَامَا(۱) ولم يشر الشاعر إلى ما يدل على شيء من هيئته خلا مواضع ذكر شيبه، كما يفعل الكثير من الشعراء:

هُ نَّ البُ دُورُ تَغَيَّرَتُ لَمَّ ارَأَتُ شَ سَعَرَاتِ رَأْسِ ي آذَنَتُ بِتَغَيُّرِ أَسَ فَرَاتِ رَأْسِ ي آذَنَتُ بِتَغَيُّرِ (٢) وَعَدَتْ تُعَافُ ضُحَى مَشِيبٍ نَيِّرِ (٢) وَعَدَتْ تُعَافُ ضُحَى مَشِيبٍ نَيِّرِ (١) والخلاصة أنه لم يتناول الهيئة الخَلْقية بغير الإعجاب والاستحسان؛ لأن والخلاصة أنه لم يتناول الهيئة الخَلْقية بغير الإعجاب والاستحسان؛ لأن

والحرك المجاء سوى قول لا يصل إلى الذم في وصف النصارى في المعركة:

أَخَذَ الرِّدَا بِعِقاصِهِمْ وَأَرَى الرَّدَى لَمْ يَرْضَ أَخْذَهُمُ بِغَيْرِ عِقَاصِ (") والعقاص هيئة للشَعْر (أ).

السمات النفسية والخُلُقية:

صور الشاعر على قلة غرائز بشرية: كالرغبة في الثناء والتقدير، وحب التملّك، والحرص على البقاء والتمسك بالحياة، فقال في أن النفس تتوق إلى المدح والشكر:

وَلِلَّه فَ تُحُّ قَدْ طَرِبْتُ لِوَقْتِ فِ كَمَا طَرِبَتْ نَفْسُ الْجَوَادِ إِلَى الشُّكْرِ (°) وقال في حب التملك والبقاء - وجاء التصوير بتشبيه طبائع حسنة بأخرى مرذولة بجامع الطبع الثابت - :

حَرِيصًا عَلَى الجُودِ المُوَاصَلِ وَالنَّدَى كَمَا حَرِصَتْ نَفْسُ الْبَخِيلِ عَلَى الْوَفْرِ وَلَكِنْ عَلَى الدُّعْرِ (٦) وَلَكِنْ عَلَى عَفْ وٍ جُهِلْتَ تَكُرُّمًا كَمَا جُهِلَتْ نَفْسُ الْجَبَانِ عَلَى الدُّعْرِ (٦)

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٠٥١

<sup>(</sup>٢) السابق ١١٨.

<sup>(</sup>٣)السابق، صـ٧٠

<sup>(</sup>٤) جاء في لسان العرب: (العقص: أن تلوي الخصلة من الشَعر ثم تعقدها ثم ترسلها.) ٢٢٨/١٠.

<sup>(</sup>٥) الديوان، صـ ١١٤

<sup>(</sup>٦) السابق، صـ٥١١.

وإذا كان ثمة تناسب في البيت الأول حيث أتى الشاعر بمتناظرين من الصفات وهما الجود والبخل وكأنه حث على الأول وتنفير للممدوح من الثاني ـ وهو من مصلحة الشاعر المتكسب ـ فإن البيت الثاني لا تناسب فيه إطلاقا بين العفو والجبن، ويجعل من صورة الجبان المذعور مقحمة، قد شوهت الوصف ولم تكن منسجمة ومقبولة.

وأكثر ما صوّر من الميول البشرية التعلق بالأنثى، والذي كان للشاعر فيه نصيب وافر من نظمه:

بَعَتْنَ الْهَوَى نَحْوَ القُلُوبِ بِأَسْرِهَا فَأَسْبَابُهُ تَزْدَادُ غَيْبًا وَمَشْهَدَا (۱) وهي في عمومها تصوّر أن المرأة والحياة شيء واحد، إذا تقلص وجودهما عن النفس كان المآل إلى فقد الروح وانكسار الفؤاد.

وقد ذكر من طبائع المرأة التدلل على من أحبها؛ فقد انبعث غنجها من نظراتها حتى آلمت من أبصرها:

وَيَا بِأَبِي حَسْنَاءَ مِنْ غُنْجِ طَرْفِهَا هُو الدَّاءُ لَكِنْ مِنْ مَرَاشِفِهَا الدَّوَا(٢) وأما الخُلُق الحميد فهو كثير جدا في إيراده، لا سيما أن الشاعر مكثر في مدحه، وبالنظر إلى مبحث المدح في الفصل الأول يتضح كيف صوّر الشاعر الكرم والشجاعة والعفو والحلم.

ويتضح في مبحث الغزل كيف صور ستر المرأة وأنها ممنعة ولها من يصونها ويقاتل لأجل شرفها فبدت قلعة حصينة تُردي من يسعى إلى اقتحامها ولو كان طيفا في المنام:

لُوَاعِبَ مَا بَيْنَ الْخِيَامِ يَحُفُّهَا كُمَاةٌ بِأَطْرَافِ الرِّمَاحِ لَوَاعِبُ وَاعِبُ وَلِسَيْفِ جَانِبُ وَهُنَ وَلِلسَّيْفِ جَانِبُ فَكُمَاةٌ عَنْ الطَّيْفِ فِي الْكَرَى فَلاَ جَفْنَ إِلاَّ وَهُوَ لِلسَّهُدِ صَاحِبُ مُمَنَّعَةٌ حَتَّى مِنَ الطَّيْفِ فِي الْكَرَى فَلاَ جَفْنَ إِلاَّ وَهُوَ لِلسَّهُدِ صَاحِبُ

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٨٠.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٢٠٩.

# حَنَانَيْ لِ يَابِنْ تَ الفَ وَارِسِ أَقْسَ مَتْ سَيُوفُهُمُ أَلاَّ تُزَارَ الْحَبَائِبُ (١)

### ب) الجانب الحضاري:

وقد عني ابن الحاج بتصوير المنجزات الحضارية من عمران وصناعات، فوصف غرناطة وقصر الحمراء في عدة مواضع، مثل قوله:

وَمَدَّتْ لَـهُ غَرْنَاطَـةً أَيَّ مِعْصَـمٍ مِنَ النَّهْرِ بِالوَشْمِ النَّسِيمِيِّ مُزْدَانِ وَأَبْدَتْ مِنَ الحَمْرَاءِ أَبْدَعَ مَفْرِقِ عَلَيْهِ مِنَ الأَبْرَاجِ أَبْدَعُ تِيجَانِ (٢) وقال واصفا بعض أجزائه من أرضية ونافورة:

وَقُصْ رِ بَنَاهُ خَيْرُ بَانِ فَلَمْ يَكُنْ يُضَاهِيهِ فِي الأَرْضِ الْعَرِيضَةِ مِنْ قَصْرِ حَكَتْ أَرْضُهُ أُفْقَ السَّمَاءِ فَزَهْرُهَا يَنُوبُ بِلاَ شَكٍّ عَنِ الأَنْجُمِ الزُّهْرِ وَعَهْ دِي بِجَارِي الْمَاءِ يَسْفُلُ دَائِمًا فَيَحْنُو عَلَيْهِ الشَّارِبُونَ إِذَا يَجْرِي وَهَا هُو يَعْلُو لِلسَّمَاءِ تَشَرُّفًا بِمُجْرِيهِ مَسْرُورًا بِمَا نَالَ مِنْ فَخْر وَخِلْتُ الَّذِي يَعْلُو مِنَ الْمَاءِ غَادَةً أَتَتْ عُرُسًا تَزْهَى بِهِ مُدَّةَ الْعُمْر (")

وذكر في سياق المبالغة ما شاده الفراعنة في مصر والساسانيون في فارس: وَيَا لَكَ مِنْ قُصْرٍ مَشِيدٍ مُقَصِّرٍ بإيوَانِ كِسْرَى مُـزْدَرِ هَرَمَـيْ مِصْرِ (١) ويذكر ما اشتهرت به البلدان من صنائع، كنسيج صنعاء وسيوف الهند فقال في أبيات متفرقة:

وَالْوَشْيُ مِمَّا كَانَ فِي صَنْعَاءَ لِلْ أَقْيَالَ أَوْ أَبْنَاءِ تُبَّعَ يُنْسَجُ (٥) فَعَادَتْ لَـهُ الأَوْرَاقُ وَالتَّاجُ زَهْرُهُ كُوشْيِ لَهُ صَنْعَاءُ بَاتَتْ عَلَى ذُكْرِ (١)

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ١٤-٢٤.

<sup>(</sup>٢) السابق: صـ٧٥١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١١٢.

<sup>(</sup>٤) السابق، الموضع نفسه

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ٥٥.

<sup>(</sup>٦) السابق، صــ ١١١

تَجُودُ عَلَى نَارِ الوَغَى بِنُفُوسِهَا كَأَنَّ سُيُوفَ الْهِنْدِ بَعْضُ بَنِي الْهِنْدِ (١)

وقد كانت قصائده الحربية تعبيرا عن الصراع الحضاري بين المسلمين والنصارى على أرض الأندلس، وقد صوّر أن غلبة بني نصر هي غلبة ونصر للإسلام، كما اقتبس أوصافا قرآنية جعلها معبرة عن القتال المحتدم:

وَأَمْسَتْ كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ وَاغْتَدتْ فَلا رَبْعُهَا رَبْعٌ وَلا سَرْحُهَا سَرْحُ (٢) وصوّر الأثر الحضاري لتغلب النصاري على أنحاء من الأندلس:

وَرَأَيْتُ قَصْرَ بَنِي أُمَيَّة بَاكِيًا بِدُمُوعِ نَهْرٍ حَوْلُهُ مُتَلَهِّفِ وَرَأَيْتُ قَصْرَ بَنِي لَمُ أَعْرِفِ (") وَبَدَتْ لِعَيْنِي لَمْ أَعْرِفِ (") وَكَأَنَّنِي لَمْ أَعْرِفِ (")

على أن الشاعر مغرم بالبداوة أكثر من الحضارة وخص بذلك غالب مقدماته، ففيها الإبل والخيام والحدوج وقد أحياها الشاعر بنبع وجدانه:

وَرُبَّ شُمُوسٍ فِي الْفَلْآةِ مَطَالِعٌ لَهُنَّ وَلَكِنْ فِي الْحُدُوجِ مَغَارِبُ لَوَاعِبُ فَي الْحُدُوجِ مَغَارِبُ لَوَاعِبُ فَي الْحُدُوجِ مَغَارِبُ لَوَاعِبُ فَي الْحَدُوبِ لَوَاعِبُ فَا لَوَاعِبُ فَا لَوَاعِبُ فَا الرِّمَاحِ لَوَاعِبُ فَا الرِّمَاحِ لَوَاعِبُ فَا الرِّمَاحِ لَوَاعِبُ فَا اللَّمَاحِ لَوَاعِبُ فَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُعْمِ

ولعله اختار الحياة البرية التي تهفو إليها النفس الإنسانية بصفائها وجلائها وبساطتها، ولم تتستر خلف أردية التحضر وأسوار المدنية.

### ج) الجانب الثقافي:

يظهر أن ابن الحاج متشبع بالثقافة منذ صغره ومنتم إلى بعض علومها، وقد ظهر في آثاره سعة اطلاعه على معارف شتى، حتى بان ذلك في شعره فظهر الأثر الثقافي في جوانب منه، وكان الجانب التصويري مثالا عليه، فكثيرا ما جعل المشهد تجسيدا لمبدأ أو فكرة أو معلومة ثقافية، ويجعل من حركة بعض أجزاء الصورة تفسيرا معرفيا وغاية علمية، كأن تلك الصورة قد تجسدت بها، ولينظر القارئ إلى قد تشبعت بالثقافة، أو أن الثقافة قد تجسدت بها، ولينظر القارئ إلى

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٩٤

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٦٨

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ١٨٦

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٤١

الرقيب الذي كدّر على ابن الحاج الوصال، كيف أشبه صناع بعض المعاجم الذين يقلّبون أحرف الكلمة ويذكرون دلالة كل صورة منها! وقد ذلك في قوله:

وَتَغْرُ تُنَانِي الرَّدُّ عَنْ لَـ ثَمِ دُرِّهِ كَأَنَّ رَقِيبِي قَدَّمَ الرَّاءَ مِنْ دُرِّ (') وَتَغْرُ لَنَانِي الرَّاءَ مِنْ دُرِّ عَنْ لَـ ثَمِ الرَّاءِ مِنْ دُرِّ عَنْ لَـ ثَمِ الرَّياضِ الجميلة كيف تحولت إلى نصِّ لغوي تجري عليه أحكام النحو والصرف وإلى مجلسٍ أدبي عامر بالنظم والنثر:

إِذَا انْتَصَبَتْ دَوْحَاتُهَا خَفَضَتْ بِهَا وَقَدْ جَرَّهَا نَفْحُ الصَّبَا بَعْدَ رَبْعِهَا عَجِبْتَ لِنَبْتٍ وَسَطْهَا وَهْوَ بَاقِلٌ عَجِبْتَ لِنَبْتٍ وَسَطْهَا وَهْوَ بَاقِلٌ إِذَا مَا الْتَقَى فِي نَهْرِها ساكِنانِ مِنْ

غُصُونًا قَرَاهَا الغَيْثُ فِي الوَرَقِ الخضْرِ كَأَنَّ نُسَيْمَاتِ الصَّبَا أَحْرُفُ الْجَرِّ يَخِيمُ بِهِ قُسُّ عَنِ النَّظْمِ وَالنَّثرِ يَخِيمُ بِهِ قُسُّ عَنِ النَّظْمِ وَالنَّثرِ قَضْرِيبٍ وَمِنْ حَصْبَاءَ حُرِّكَ بِالْكَسْرِ (٢)

ويستحضر كثيرا شخصيات تاريخية وأدبية لأجل التشبيه أو ضرب المثل بها: وَكَالُمرْتَضَى الفَارُوقَ خَيْرَ مُحَدِّثٍ يَرَى الْمُرْتَضَى الفَارُوقَ خَيْرَ مُحَدِّثٍ يَرَى الْمُرْتَضَى الفَارُوقَ خَيْرَ مُحَدِّثٍ ") بِأَبِي عُبَيْدَةَ فِي الحُرُوبِ قَدْ اقْتَدَى وَابْنِ الأَصِيلِ عَلَى أَبِي وَقَاصِ وَحَكَدى مُعَاوِيَة نَدًى وَدَهَاؤُهُ كَدَهاءِ عَمْرٍو ذَلِكَ ابْنِ العَاصِ (')

ومن الشخصيات الأدبية التي استدعاها في شعره: المتنبي، وبشار، وأبو نواس، وابن هانئ الأندلسي، وقس بن ساعدة، والحريري، ويُلحظ تنوعها من حيث فنون الأدب شعرا ونثرا.

ومثال ذلك، قوله في عدة مواضع من الديوان:

وَدُونَكَ مَدْحًا شَبَّهَ المِسْكَ عَرْفُهُ فَطَيِّبُهُ يُنْسِي أَبَا الطَّيِّبِ الكِنْدِي(٥)

<sup>(</sup>١) السابق، صــ١٠٦

<sup>(</sup>٢) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ١٦٩

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ٩٥

أَمَ وْلاَيَ خُدْهَا بِنْتَ فِكْ رِبَيَانُهَا تَرَامَى بِبَشَّارِ الْبَيَانِ الْمُرَعَّثِ (١) نَشَدْتُكَ هَلْ غُصْنُ الرِّيَاضِ ابْنُ هَانِيءٍ وَلاَ خُسْرَ عِنْدِي بَعْدَهَا لاِبْنِ هَانِيءٍ أَزْرَتْ بِقُ سِ مِينَ مَلِّ عُكَاظَا وَشَاأَى الحرياريُّ السَّري ببيَانِهِ

يَمِيلُ بسابًاط ارْتِيَاحًا إلَى الْخَمْر(٢) بِمَدْح لَهَا مَا صَافَحَ القَلَمُ الطِّرْسَا (") أَلْفَاظُ مَدْحِكَ يَا لَهَا أَلْفَاظًا (١) أَغْرَى وَجَاءَ بِدُرَّةِ الغَوَّاصِ (٥)

### د) الجانب الاجتماعي:

لقد صوّر الشاعر جوانب من حياة مجتمعه، فأورد لأجل التصوير بعض الشخصيات الشعبية والحرفية: كالقُصّاص والجصّاص والجزار والدّباغ، وصور معاملات من البيع والشراء وصور بعض الصناعات، بما يعنى أن الصورة قد نزلت إلى الأسواق والتجمعات التي تُظهر مناحي شتى مما يدور في بيئة الشاعر الحضرية، فقال من مواضع مختلفة من شعره:

وَحَدِيثُهُمْ قَصُّوا عَلَى كُلِّ امْرىءٍ أَصْغَى فَكَانُوا أَفْصَحَ القُصَّاص وَأُطِيعَ أَيّ إطَاعَةٍ كَالشَّمْع لِل مُجْرِي لَهُ وَالجِصِّ لِلْجَصَّاصِ (٢) ومن أمثلته قوله أيضا:

رَمَى بِالعِدَى لِلأَرْضِ قَائِمُ سَيْفِهِ كُمِثِل الأَدِيم الحَالِم اخْتَلَّ أَمْرُهُ

مَنْ ظُلَّ يَخْدِمُ غَيْرَهُ مِنْ بَعْدِهِ

كَمَا قُدْ رَمَى لِلأَرْض بِالجِلْدِ سَالِخُ(١) فَلاً يُرْتَجَى إِصْلاَحُهُ بِدِبَاغِ (^) حَاكَى مُعَاوضَ فِضَّةٍ برَصاص

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٥٦

<sup>(</sup>۲) السابق، صـ ۱۰۷

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ١٩٧

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ١٢٧

<sup>(</sup>٥) السابق، صــ ١٧١

<sup>(</sup>٦) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٧) السابق، صـــ ٧٥

<sup>(</sup>٨) السابق، صـ ١٨٣

وَبِحَمْدِهِ قَدْ شَرَّفَ الحِبْرَ الَّذِي يَغْشَاهُ لاَ بِالزَّاجِ وَالإِعْفَ اص (١) ويقدم صورة طبية تعرض ما كان يؤمر المريض بالتوقى منه:

وَأَمْضَى عَلَى الحُسَّادِ إِضْرَارَ كَابِتٍ كَمَا قَدْ أَضَرَّتْ بِالْمَرِيضِ الكوامخ (۱) واللافت أن أغلب الأمثلة السابقة كانت من القصيدة الصادية الطويلة، فما كانت تلك الصور الاجتماعية الشعبية لتظهر - وهي التي لم يألف الشعراء إيرادها - إلا لطول النص مع التزام روي قليل الشيوع في القوافي.

ومما ذكره من المهن ما يكون في أعمال الزينة الجسدية، فقد صور تخضب امرأة، فوصف ألوانه التي اجتمع فيها السواد إلى الحمرة، وكيف كان جميلا ومؤثرا، وذكر أيضا ما قيل لها بعد إتمامه، حيث قالت المزينة لها بعد أن أنهت وشي معصمها: (انعم)، وهي كلمة ما يزال أولئك القائمون على أعمال الحلق والتزيين على قولها بلفظها أو بمعناها؛ إذ يدعون بالنعيم لمن تعامل معهم:

أَلاَ مُعْصِمٌ لِلصَّبِّ مِنْ وَشْي مِعْصَمٍ أَطَلْتُ إِلَيْهِ نَظْرَةَ الْمُتَوَسِّمِ فَأَبْقَتْ بِهِ عَيْنِي حُلى مِنْ سَوَادِها وَبَعْضَ سَوَادٍ وَسَطَ قَلْبِي الْمُتَيَّمِ فَأَبْقَتْ بِهِ عَيْنِي حُلى مِنْ سَوَادِها وَبَعْضَ سَوَادٍ وَسَطَ قَلْبِي الْمُتَيَّمِ وَلَيْسَ خِضَابًا مَا عَلاَهُ وَإِنَّمَا جَرَى فِيهِ بَعْدَ الدَّمْعِ مَا عَزَّ مِنْ دَمِي وَلَيْسَ خِضَابًا مَا عَلاَهُ وَإِنَّمَا جَرَى فِيهِ بَعْدَ الدَّمْعِ مَا عَزَّ مِنْ دَمِي وَلَيْسَ خِضَابًا مَا عَلاَهُ وَإِنَّمَا جَرَى فِيهِ بَعْدَ الدَّمْعِ مَا عَزَ مِنْ دَمِي وَلَيْسَ اللّهُ وَالنّ لَوْنُ سَوَادِهِ خَلاَ أَنَّنِي أَشْقَى وَقِيلَ لَهُ انْعَمِ (") ويصف بعض مجالس اللهو التي وما يصبحها من معازف وملاهٍ:

أَلاَ رُبَّ شَادٍ قَامَ يَضْرِبُ عُودَهُ عَلَى حِينِ لَمْ يُوفِ الْحَهِيبَ بِمَوْعودِ فَأَضْرَمَ نَارَ الشَّوْقِ بَيْنَ جَوَانِحِي وَلاَ عَجَبٌ أَنْ تُضْرَمَ النَّارُ بِالعُودِ (١)

ويُلحظ أنه قد جعل الحداء هو ما يسمعه في القصائد، ومعازف الغناء في المقطعات.

<sup>(</sup>۱) السابق،صــــ ۱۲۲، ۱۷۲، والزاج: (من أخلاط الحبر) لسان العرب، ۷۷/۷، والإعفاص: شجر أو ثمر يتخذ منه الحبر، انظر: السابق، ۲۰۷/۱۰.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ٧٤، والكوامخ: نوع من الأدم، انظر: لسان العرب، ١٣/ ١١٠.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) الديوان، ص٥٥

وتحدث عن بعض العادات الاجتماعية التي تُعمل للطفل بُعيد ولادته، وجاء لذلك بصورة تستحضر تعليم الفتوة وفنون الحرب، وتستبدل آلاتها من سيوف ودروع بما يعطى من مهاد وأطياب وغير ذلك، وكان مما ذكر أمور من الرقى والتمائم التي يلزم المسلم أن يصون إيمانه عنها إن كان بها شرك بالله ومخالفة سنة النبي رالله وذلك في قوله:

يَتَأُرَّجُ

لاَ تَكْحُوهُ فَلَيْسَ يَكِحِلُ عَيْنَـهُ إلاَّ عَجَاجٌ مِنْ حُرُوبٍ وَتَبَاعَدُوا بِالطِّيبِ عَنْهُ فَطِيبُهُ صَدَأُ الْحَدِيدِ بِعَرْفِهِ وَضَعُوا قِمَاطًا عَنْهُ إِنَ قِمَاطَهُ دِرْعٌ خُطُوطُ الطَّعْنِ فِيهَا تُدْمَجُ وَمُهُ ودُهُ صَهُوَاتُ خَيْلُ تَحْتَهُ أَغْيَالُ آسادِ الشَّرَى تَتُولَّجُ وَرُقَاهُ صَوْتُ صَهِيلِهِنَّ بِمَا نُرِقِ نِيرَانُهُ بِيَدِ الرَّدَى تَتَأَجُّجُ وَلَهُ التَّقَلُّدُ بِالسِّيُوفِ تَمَائِمٌ أَبَدًا لَهَا عَيْنُ الْحَسُودِ تُحَوِّجُ (١)

(۱) الديوان، صـ۸٥

## الفصل الرابع

## الموسيقا

المبحث الأول: الأوزان.

أولا: البحور.

ثانيا: الضرورات الشعرية.

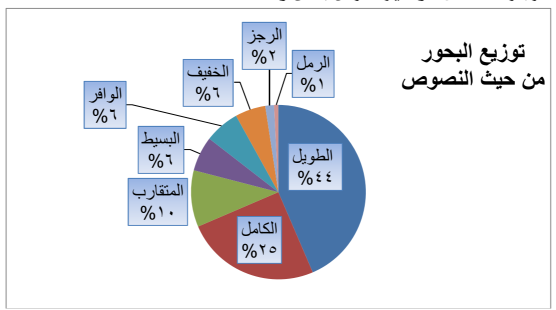
المبحث الثاني: القوافي

أولا: أنواع القوافي.

ثانيا: عيوب القافية.

### المبحث الأول: الأوزان

أولا: البحور: أنشأ ابن الحاج ١٢٤ نصا شعريا لم تخرج عن البحور الخليلية بأنماطها المحافظة، فليس منها نص أتى وفق القوالب التي استحدثها أو أكثر منها المولدون: كالمسمطات (المخمسات) والمشطرات والمشطرات حتى الموشحات التي اشتهرت عند شعراء الأندلس، وتظهر محافظته الموسيقية أيضا في الاقتصار على الأشهر والأكثر في الشعر القديم من حيث أنواع البحور وترتيبها الكمي وقوالبها؛ فبحور شعر ابن الحاج ثمانية هي: على الترتيب من ناحية عدد النصوص: الطويل(٥٤) نصا، ثم الكامل(٣١)، ثم المتقارب(١٣)، ثم البسيط والوافر(٨) لكل واحد منهما، ثم الخفيف(٧)، ثم الرجز له نصان، وأخيرا الرمل بنص واحد.

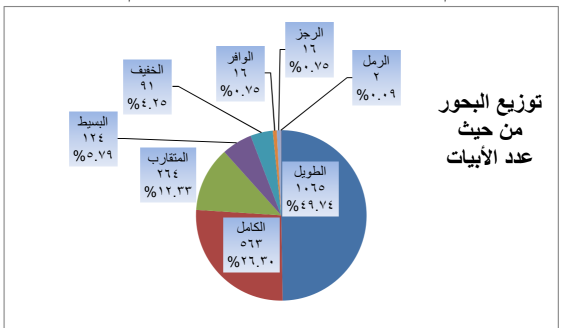


(١) المسمّط: (قصيدة تكون ذات أجزاء مقفاة على غير روي القافية)، المعجم الأدبي، صـ.٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) التشطير: (أحذ الشاعر بيتا لغيره فيجعل لصدره عجزا ولعجزه صدرا) السابق، صـ٦٨.

<sup>(</sup>٤) الموشح: له مصطلحات حاصة وقوالب مختلفة ، تتفق على وجود مقاطع متحدة القوافي تدخل بينها مقاطع ذات قواف مختلفة عنها، انظر: المعجم المفصل، ٨٣٨/٢ .

أما ترتيبها في عدد الأبيات فلا يختلف سوى تأخر البحر الوافر: الطويل (١٠٦٥) بيتا ثم الكامل (٥٦٣) ثم المتقارب (٢٦٤) ثم الخفيف(٩١) ثم الوافر والرجز(١٦) لكل واحد منهما ثم الرمل له بيتان.



وتلك البحور وترتيبها موافقة تقريبا لما كان عليه الشعر العربي القديم<sup>(۱)</sup> ويلحظ في الديوان إضافة بحر المنسرح بناء على نص لا تصح نسبته لابن الحاج الحاج<sup>(۲)</sup>؛ فالصحيح أن هذا النص لأحد الشعراء المتقدمين على ابن الحاج وقد ورد في مصادر سبقته أيضا، كما تبيّن في فصل الموضوعات، كما جعل النص الذي مطلعه:

أين استقل أحبة القلب ونجوم أفق محامل الركب (<sup>'')</sup> من البحر السريع؛ ربما كان ذلك اعتمادًا على الشطر الأول الذي يحتمل أن يكون من السريع لما فيه من الإضمار والحذذ فصار وزنه: (مستفعلن مستفعلن فاعلُ)

<sup>(</sup>١) موسيقي الشعر، د. إبراهيم أنيس، دار القلم، بيروت، ط٤، صـ٧١٠

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ٧٠٠

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ٤٦

لكن بقية البيت والنص يوضح أنه من الكامل ذي العروض الحذَّاء والضرب الأحدّ المضمر.

> كما أن في الديوان نص من أشطره: (فما أشهى لقلبي ما أضاعوا('') قد جُعل من الكامل وهو من الوافر.

ومن الملحوظات العامة على الأوزان الاقتصار على الشكل التام الذي تكتمل فيه تفعيلات البحر (٢)، ولا يستثنى من ذلك سوى نص واحد مكون من بيتين أتى على وزن مجزوء (٣) الرمل ،أما المشطور (١) والمنهوك (٥) فلا وجود لهما، وهذا يعنى أن ابن الحاج يفضل المجال الموسيقى الواسع فهو الأنسب لتعابيره التي تتصف بالإطناب خاصة في غرض المدح الغالب على موضوعاته؛ إذ المدح غرض في طريقته التقليدية يمتاز لغويا بالإطالة التي تحوي كل ما يخطر في بال المادح من نعوت الفضل وشواهد الإنجاز التي تُنسب للممدوح؛ لأن الاطالة حينئذ دلالة ـ يظنها الشاعر على صدق مشاعره إذ فاضت وجادت ولم تكن شحيحة.

كما يُلحظ على شعر ابن الحاج غلبة المقطعات على القصائد(٦) في عدد النصوص ، فعدد القصائد (٤٦) أما المقطعات فعددها (٧٨) فيها نص واحد من ستة أبيات ونصان من أربعة وآخران من ثلاثة، ونص واحد من بيت وحيد، أما الباقي فمن بيتين فقط وعددها (٧٢).

(١) السابق، صــ١١٨.

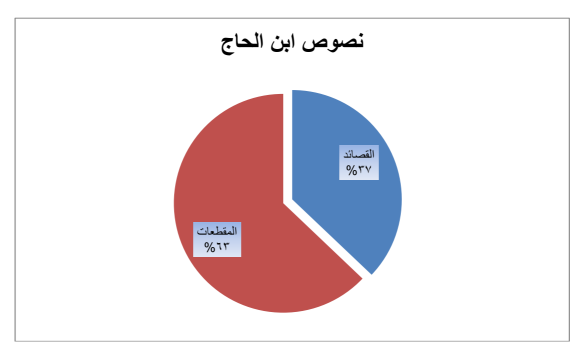
<sup>(</sup>٢) انظر: ميزان الذهب في صناعة شعر العرب، أحمد الهاشمي، تحقيق: د. حسني عبد الجليل يوسف، مكتبة الآداب، القاهرة، ط١، ١٤١٨هـ، صـ٢١

<sup>(</sup>٣) المجزوء: (ما حذف جزءا عروضه وضربه) السابق، صـ٢٦

<sup>(</sup>٤) المشطور: (ما حذف نصفه وبقى نصفه) السابق، صـ٣٦

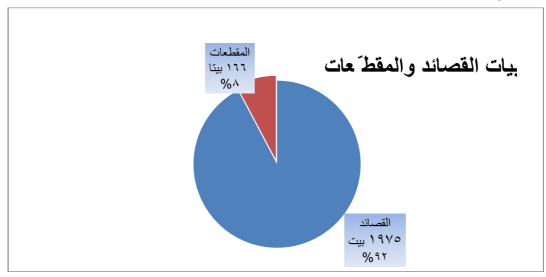
<sup>(</sup>٥) المنهوك: (ما حذف ثلثا شطريه وبقى الثلث الآخر) السابق، الموضع نفسه

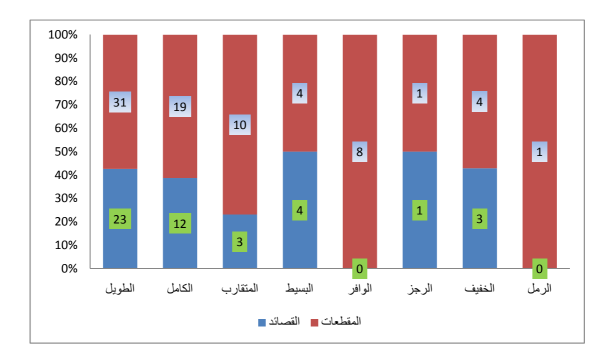
<sup>(</sup>٦) المقطعة أو القطعة من الشعر بضعة أبيات ما بين البيتين والستة، وما زاد على الستة يدعي قصيدة، انظر: العمدة، ١٧٠/١ ، وانظر: المعجم المفصل في الأدب، ٧١٢/٢، ٨١٩.



ولعل سبب كثرة المقطعات لدى ابن الحاج هو ولعه بفن التورية البديعي الذي يتحقق في نصوص قصيرة؛ لأن هدف النص إيجاد هذا الفن بإحداث ارتباط لفظي بين أمرين وهو ما سبق بيانه والتمثيل عليه في مبحث المستوى الدلالي، فلقد أخذت التوريات (٥٤) نصا تفسر كثرة المقطعات، وزاد ذلك كون أشعاره أعتمد في جمعها على مصادر لا تسهب في سرد القصائد بل تفضل المقطعات لسهولة تدوينها.

لكن إذا حصلت موازنة بينهما في عدد الأبيات فنسبة المقطعات لا تكاد تذكر.





وقبل الحديث المفصل عن بحور شعر ابن الحاج يحسن الكلام على البحور التي ازور عنها، فقد ترك ثمانية أخر، بعضها لم ينفرد في إهماله لأنها لم تظفر بالعناية لدى معظم الشعراء، وهي بحور المضارع والمقتضب والمجتث والمديد، إذ يراها بعض الباحثين أنها مصنوعة وفق القياس العروضي أو هي على أحسن الأحوال مهجورة (۱).

أما بحر الهزج فمع قلته خاصة عند قدامى الشعراء فإن استعماله مجزوءا وهو واجب فيه (٢) . يجعله لا يناسب ابن الحاج الذي يفضل البحور التامة، وفي البحر الوافر غُنية عنه مع ميزة تزيد من حرية الشاعر وهي إمكان تحريك الحرف الخامس وتسكينه. (٣)

أما بحرا السريع والمنسرح فلعل ابن الحاج يمثل حلقة في تاريخ هذين البحرين اللذين كان قليلين في الشعر القديم ثم زاد النظم عليهما في الشعر العباسي حتى عادا إلى الأفول حتى حكم بعضهم عليها بالانقراض في

(٢) انظر: أهدى سبيل إلى علمي الخليل، محمود مصطفى، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة – الرياض، ط٢،

<sup>(</sup>١) انظر: موسيقي الشعر، صـ ٦٣، ١١١، ١٢٧.

٠١٤٢٠هـ، صـ٥٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق، صـ ١٠٣

مستقبل الأيام (۱) ، ويشارك في هذه الحلقة التاريخية شعراء معاصرون له كان النظم على هذين البحرين عندهم نادرا أو معدوما.

أما المتدارك فإن نظم الشعراء عليه قليل<sup>(۲)</sup>، وربما لا ينسجم مع طبيعة شعر ابن الحاج الذي يؤثر الموضوعات الرسمية وعاطفة الإعجاب بالممدوح والفخر والتعبير الجزل المطنب وهذا البحر أكثر أمثلته في الموضوعات الوجدانية وعواطف الحب والحزن والتعبير الرقيق الموجز.

وقد يخطر في البال أن ديوان ابن الحاج لا يحوي كل شعره فربما أن له شعرا على تلك البحور لكن لم تصل إلينا، فالجواب أن ما يصدر من أوصاف وأحكام ينحصر على شعره الواصل ولا تتعدى إلى ذات الشاعر، كما أن (٢١٤١) بيت كافية لإعطاء تصور قريب من الواقع خاصة أن تلك الأبيات هي منتخبة من قبل ابن الحاج في آثاره ومن قبل مترجميه، كما أنه يتجه غالبا إلى التقليد ومحاكاة الأقدمين كما تبين في الفصول السابقة؛ فإهمال تلك البحور أو التقليل منها من سمات هذا الاتجاه.

إن في البحور الثمانية لشعر ابن الحاج تأييدا لرأي بعض الباحثين الذي يربط الحالة النفسية وكمية المقاطع الموسيقية ،فإذا زاد الانفعال النفسي آثر الشاعر البحور القصيرة والمتوسطة كما في الرثاء الذي ينظم وقت المصيبة، وكذلك في الحماسة والفخر حين تنتفض النفس الأبية لعزتها وأيضا في الغزل الصادق)(٦)، وابن الحاج لم تبرز لديه تلك الأحوال بل غلب على شعره المدح وهو (ليس من الموضوعات التي تنفعل لها النفوس وتضطرب لها القلوب وأجدر به أن يكون في قصائد طويلة وبحور كثيرة المقاطع كالطويل والبسيط والكامل)(١)، وكذلك صنع ابن الحاج.

(۱) انظر: موسيقي الشعر، صـ٧،١٠٢ انظر:

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق: صــ١١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق، صـ ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) السابق، الموضع نفسه.

وفيما يلي عرض لبحور الشعر التي استعملها ابن الحاج:

#### ١- البحر الطويل:

يتصدر هذا البحر جميع البحور في عدد النصوص والأبيات ، فله من نصوص ابن الحاج ما نسبته ٤٤٪ ، إذ أنشأ وفق هذا الوزن (٥٤) نصا، منها (٢٣) قصيدة و(٣١) مقطعة.

وأطول القصائد يبلغ (٧٣) بيتا مطلعها:

هجرت فعطف الغصن لم يتأود بنجد وخد الورد لم يتورد (۱) ويبلغ مجموع أبيات القصائد (۹۹۷) بيت، أما المقطعات فتبلغ (٦٨) بيتا فقط، أغلب نصوصها جاءت على بيتين، وجاء باقيها على ستة في نص واحد وكذلك أربعة، وثمة نصان من ثلاثة لكل واحد منها.

كما تصدر الطويل في عدد النصوص فقد تصدر أكثر في عدد الأبيات فنسبته ترتفع إلى (٧٤ ، ٤٩٪)

ولا يعد ابن الحاج بدعا من الشعراء حين أكثر النظم عليه فهو يتفق مع ما عليه الشعراء قبله، فالطويل هو الأكثر نظما لدى المتقدمين وفق إحصاء لبعض المصادر الأدبية؛ إذ بلغت نسبته ٣٦٪.(٢)

لقد دفع ابن الحاج إلى تفضيل هذا البحر في كثير من إنتاجه ـ فيما أرى ـ أمور منها : اتجاهه التقليدي وحبه لمحاكاة المتقدمين حتى بدت تلك المحاكاة من معاييره الفنية التي حرص عليها، وهذا دافع عام يشاركه فيه معاصروه، وثمة دوافع تخصه، منها: أن الطويل بامتداده يستوعب مضامين مدحه الذي غلب على شعره؛ إذ أغدق على ممدوحيه صفات شتى وضم

<sup>(</sup>١) الديوان، صـــ٨٢، مع ملاحظة أن القصيدة قد أُدرج فيها نص غير متسق موضوعيا ومختلف في القافية من حيث التواتر والتدارك؛ ولذلك فقد زاد عد الأبيات في فهرس الديوان.

<sup>(</sup>٢) انظر: موسيقي الشعر، صـ٧١

كثيرا من الاستشهادات الدينية والتاريخية، وهو في صنعته الشعرية يجعل البيت وحدة شكلية وفكرية صالحة للاستقلال؛ فالأنسب إذن لاستيعابها هو البحر الطويل.

وهذا الشيء الذي أُثبت للطويل وجُعل من أسباب كثرته قد يثبت لغيره من البحور ، والظن أن للطويل ميزات إضافية. فإذا كان البحر البسيط مماثلا له في عدد أحرفه ويشابهه في عدد حركاته وسكناته، وكذلك البحر الكامل الذي لا ينقص عن الطويل إلا حرفا واحد، حتى الرجز فيه القدرة على الاستيعاب الشكلي والفكري، لكن للطويل من الميزات ما يجعله الأفضل، فيتميز عن البسيط في البدء بتفعيلة قصيرة (فعولن) ثم طويلة (مفاعيلن)، وهذا أطرب للأذن على عكس البسيط الذي يبدأ بالتفعيلة الطويلة ثم القصيرة (مستفعلن فاعلن)؛ ففي تأخير الحرف الساكن ليكون ثالثا في بدء البيت يعطي ميزة الإيقاع السريع مع أنه بحر يعد من البحور المطولة، وهذا ما تؤديه تفعيلة (فعولن) التي تتفوق في الأثر الإيقاعي على المطولة، وهذا ما تؤديه تفعيلة (فعولن) التي تتفوق في الأثر الإيقاعي على حيث تفوق البحر الذي عماده (فعولن) وهو المتقارب على الآخر الذي عماده (فعولن).

ويمتاز الطويل عن الكامل بالتنوع؛ إذ فيه تفعيلتان وهذا أدرأ للملل، أما الرجز الذي قد يشارك الطويل في المرونة اللغوية فإن الطويل أسمى في الإيقاع وأليق لإثبات الموهبة الشعرية يدل على هذا النظرة الأدبية التي تقلّل من الأراجيز والرجّازين (۱).

واستخدم ابن الحاج الطويل بجميع أضربه الثلاثة: (مفاعيلن) و(مفاعلن) و(فعولن) ،أما عروضه فليس لها إلا نوع واحد هو (مفاعلن) مع مراعاته

<sup>(</sup>١) انظر: العمدة، ١/٦٤-١٦٦٧

<sup>(</sup>۲) انظر: أهدى سبيل، صــ٣٤

لفن التصريع (١) في المطلع مثل:

دعوا أدمعي شوقا للقياكمُ تجري فإني في حبي لكم رابح التجرِ فقد اتفق العروض والضرب على وزن (مفاعيلن).

ولقد أخذ استخدام ضرب (مفاعيلن) نصف استخدامه للبحر تقريبا فجاء في إحدى عشرة قصيدة وست عشرة مقطعة بمجموع أبيات وصل إلى(٥٣٥) بيت، وهذا يؤكد بحث ابن الحاج عن الصياغة التعبيرية المطنبة في أقصى صورها، وهو ما ينسجم مع ما عرف عنه من الطلاقة الشعرية الفياضة (٦) أما الضرب (مفاعلن) فقد استخدمه في إحدى عشرة قصيدة وإحدى عشرة مقطعة بعدد أبيات بلغ (٤٧١) أي ما نسبته ٤٤٪ وهذا الضرب هو (أكثر صور البحر الطويل شيوعا وأحبها إلى النفوس وأقبلها في الآذان )(٤)، لأن نهاية البت فيها مثل بدايته، مثل:

ألا ارتقبوا هـذا الهـلال الـذي بـدا من الغرب مرفوعا على أفق الهدى (٥) ويأتي في الاستخدام الأقل الضرب (فعولن) بقصيدة واحدة وثلاث مقطعات تكوّن (٥٨) بيتا ، ومثاله:

لمن حلل تلقاء عين أباغ صواهلها تصبو لهن رواغ (٢)

وقد راعى ابن الحاج الضوابط العروضية وتجنب الزحافات غير المستحسنة في الحشو ، مثل الإتيان بتفعيلة (مفاعلن) أو (مفاعيلُ) في حشو البيت إلا مواضع قليلة منها:

(٣) الإحاطة ١/ ٣٤٣

(٤) موسيقي الشعر، صـ٧٦.

(٥) الديوان، صـ ٧٧.

(٦) السابق، ص ١٨١.

-

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ١٠٤



وصبحت من إطريرة ذات منعة بها لم يرج <u>لا صلاح</u> ولا صلح (١)

### ٢- البحر الكامل:

يأتي هذا البحر في المرتبة الثانية عند ابن الحاج، كما أنه ثاني البحور من حيث الانتشار في الشعر، حيث ظل تاليا للبحر الطويل حتى أخذ منه المقدمة في العصر الحديث أن لذلك يعد البحر الذي تجتمع إليه الأذواق قديمها وحديثها؛ ربما لمرونته التي تأتي من جواز الإضمار بتسكين الحرف الثاني فيكون الشاعر مخيرا مابين (متّفاعلن) و(مستفعلن) أن كما يفضل على الطويل بجواز استعماله مجزوءا لكنه لم يرد عند ابن الحاج، وإيقاعه مرغوب لمن يحبذ الإيقاع السريع المتحد؛ لأن قلة سواكنه وأقصاها ١٢ ساكنا في البيت وجعل النطق أسرع كلما قلل الناظم من الإضمار، وكونه متحد التفعيلات يمنع التباين الذي يوجد في البحور المثناة.

وتلك هي ميزات الكامل الموسيقية يضاف إليها ميزة لغوية وهي أنه مهيأ

(۲) انظر: موسیقی الشعر، صـ۲۱۸، ۲۱۸، ۲۲۸

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٦٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: أهدى سبيل، ص٥٣٥.

لصيغ التفاعل والمفاعلة وصيغ منتهى الجموع، التي تزيد من فخامة المعنى: أمست حلائل ماله تشكو الندى وتعاتب الطللاب والسؤّالا(() لقد أنشأ ابن الحاج في هذا البحر (٣١) نصا، منها: (١٩) مقطّعة، بنسبة ٥٢٪من جميع البحور، ولا تختلف النسبة كثيرا من حيث الأبيات، فمجموع أبيات الكامل (٥٦٣) بنسبة ٧٦,٣٧٪، ولم يستعمل ابن الحاج هذا البحر إلا تاما، وكانت العروض صحيحة إلا ما غُير لأجل التصريع مثل:

ما ضرّ طيفك لو أقام قليلا ولعلني أشفي بذاك غليلا<sup>(۲)</sup> أما الضرب فقد جاء على الأحوال التي ذكرها العروضيون وهي: متفاعلن الصحيح، وفعلاتن المقطوع، وفعلن الأحذ المضمر<sup>(۳)</sup>، وكان الغالب هو الضرب الصحيح مثل:

أشفقت من مرض أتاح تخلّفي يوم الرحيل عن الركاب الأشرف في ابنسبة ٥٥٪ من حيث الأبيات، وعدد نصوصها (١٤)، منها (٩) مقطّعات، والغلبة في عدد النصوص للضرب الثاني وهو (فعلاتن) فله (١٧) نصا، منها (١١) مقطّعة، ومثاله:

بشرى الإمام بفتح حضرة فاس وتبدل الإيحاش بالإيناس (٥) أما الضرب الثالث (فعُلن) المضمر فليس له إلا قصيدة واحدة من سبعة أبيات مطلعها:

أين استقل أحبة القلب ونجوم أفق محامل الركب (٢) ويكثر الإضمار لدى ابن الحاج في هذا البحر ، فمثلا قصيدته: أزرت بقس حين حلّ عكاظا ألفاظا (١)

(١) الديوان، صــ١٣١.

\_

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: أهدى سبيل، صــ ٩٤.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ١٨٦.

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ ١٩٨.

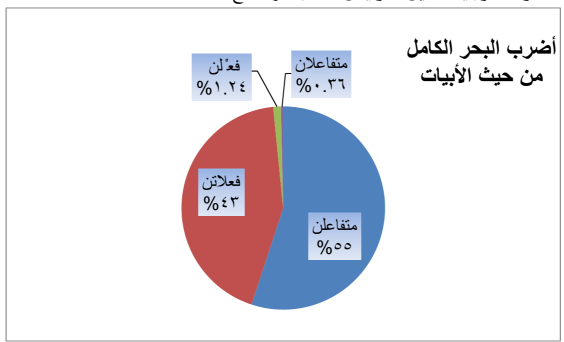
<sup>(</sup>٦) السابق، صــ٢٤.

فقد بلغ عدد التفعيلات المضمرة مانسبته ٥١٪، وتزيد إلى ٦٠٪ في إحدى القصائد حتى بدا المطلع وبعض الأبيات من بحر الرجز:

ياخمر طيب الوصل ما أحلاكا في ليلة قد نورت أحلاكا مِثلُ القَطَا الأَسْرَابُ ورْدًا بَاعَدَتْ لَكِنَّهَا لَمْ تَقْرَبِ الأَشْوَاكَا ضَرَّابُ هَامِ الضَّارِبِينَ الهَامَ فِي جَيْشِ يَرُوعُ الرُّومَ وَالْأَتْرَاكَا حَاكَاهُ جُودُ الغَيْثِ فِي جُودٍ لَهُ لَكِنَّهُ فِي بِشْرِهِ مَا حَاكَى (٢) ومما لوحظ على ابن الحاج إتيانه بضرب غريب في إحدى المقطعات:

أَضْحَى وَجِيهُ الدِّينِ أَسْبَقَ سَابِق فِي العِلْمِ وَالعَلْيَاءِ والخُلُقِ النَّزيهُ عَجِبَ الوَرَى مِنْ سَبْقِهِ وَتَعَجَّبُوا فَأَجَبْتُهُمْ لاَ تُنْكِرُوا سَبْقَ الوَجِيه (٣)

فالضرب جاء على وزن (متفاعلانْ) ولم يرد له ذكر عند العروضيين فيما رجعت إليه، ولعل الذي دفعه إلى ذلك رغبته في احتواء القافية على لقب ممدوحه (وجيه الدين)، وليس هذا بعذر مقنع.



<sup>(</sup>١) السابق صـ٧٦١.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ١٢٩ -١٣٠.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ ٢٠٧.

## ٣- البحر المتقارب

يأتى المتقارب ثالثا بنسبة (١٠٪) من النصوص و(١٢,٣٤٪) من الأبيات حيث أنشأ ابن الحاج فيه ثلاث قصائد وعشر مقطعات حتى وصلت أبياتها إلى (٢٦٤)، وهو من البحور (المألوفة التي كانت الأذن تستريح إليها)<sup>(١)</sup>، وأفاد ابن الحاج من سرعة إيقاع البحر، وجعله معبرا عما تحويه القصائد من حركة متتابعة، ففي اثنتين من تلك القصائد ذكر تنقله وارتحاله إلى الديار الحجازية، وما أداه من حج وزيارة للمدينة.

وَكَمْ ظُلْتُ فِيهَا أَنَا وَالنَّسِيمُ غَداةَ التَّفَرُّقِ نَشْكُو ضِرَارَا وَكَمْ جِئْتُهَا خَلْفَ بَـرْقِ لَمُـوعِ رُبُــوعٌ مَتَـــى تَربَــتْ بِــالْحَجِيج ويقول أيضا:

كِلاَنا لَعَمْريَ يَحْدُو الْقِطارا جَعَلْنَا الشُّغُورَ عَلَيْهَا شِعَارَا(٢)

وَكَمْ لِيَ فِي مَكَّةٍ مِنْ عُهُودٍ نَشَدُتُ بِهَا زَمْزَمًا وَالْمَامَا يُطِيلُ النَّسِيمُ لَهُنَّ انْتِشاماً(") وَلاَحَتْ قُبَا وَالنَّخِيلُ الَّتِي

أما القصيدة الثالثة فكانت في معركة حربية:

وَجَـيْش يَجُـرُّ ذُيُـولَ الفِجَـاج لِلْقِتَالِ(٤) فُوَارسُهُ سِرَاعٌ كما أفاد ابن الحاج من مرونة البحر في أن ينشئ فيه أطول قصائده وهي الميمية السالفة حيث بلغت (١٢٨).

كما أن قصيدته الرائية السابقة لها بقية أشارت إليها المصادر، ولم تذكر إلا المقدمة وعددها (٧٩) ستا<sup>(ه)</sup>

ويلحظ على تلك القصيدتين تعدد موضوعاتها فكانت القصيدة الميمية تحوي أغراضا في وصف الرحلة والغزل والندم والمديح النبوي ثم مدح الغنى

<sup>(</sup>١) موسيقي الشعر، صــ١١٦.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ٩٩.

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ٤٤.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٣٦

<sup>(</sup>٥) انظر: حذوة الاقتباس، ٩٣/١-٩٦.

بالله، وهذا ما حوته القصيدة الرائية على أن مدح الحاكم لم يذكر في المصادر، ولعل ابن الحاج أراد بالبحر المتقارب أن يدرأ الملل بانسياب مقاطعه وسهولة إنشاده، ومن خصائصه أن عروضه صالحه للتنويع بين تفعيلتي (فعولن) الصحيحة و(فعلُ) المحذوفة (۱) مثل:

وَمِمَّا أَثَارَ لِيَ الوَجْدَ بَرْقٌ . . .

وقدّس دون الحمى أربعا . . .

ففي (١٢٨) بيت من ميميته استعمل المحذوفة (فعلُ) في (٧١) بيتا.

ولم يلتزم تفعيلة واحدة للعروض إلا في سبع مقطعات إحداها من ثلاثة أبيات والبقية من بيتبن، من ذلك:

أَيَا رَوْضُ بِالزَّهْرِ غِبَّ الحَيَا سَأَلْتُكَ وَالْقُضْبُ أَنَّى تَمِيلُ أَي تَمِيلُ أَي تَمِيلُ أَعَلِيلُ أَنَ يُعَادَ العَلِيلُ (٢)

أما الضرب فقد استخدم ثلاثة أضرب وأهمل ضربا رابعا رواه أهل العروض ولم ينتشر لا في القديم ولا الحديث وهو الضرب الأبتر (فعْ) (ث). ولقد غلّب ابن الحاج الضرب الصحيح فعولن فعولن بنسبة عالية (٩٦٪)، فميّزه بأكثر النصوص وأطول القصائد، يليه الضرب المحذوف (فعلْ) (ه) بر٣٪) بأربعة نصوص ثم (فعول المقصورة (١٪) بنص واحد من بيتين وخص الضربين الأخيرين بالمقطعات، والمثال على الضرب الصحيح:

أَيَا عَجَبًا كَيْفَ تَهْوَى المُلُوكُ مَحلِّي وَمَوْطِنَ أَهْلِي وَنَاسِي<sup>(۷)</sup> ومثال الضرب المحذوف:

<sup>(</sup>۱) انظر: أهدى سبيل، صـ۸٧.

<sup>(</sup>۲) الديوان، صــ٥٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: موسيقى الشعر، صــ١٠١.

<sup>(</sup>٤) انظر: أهدى سبيل، صــ٨٤.

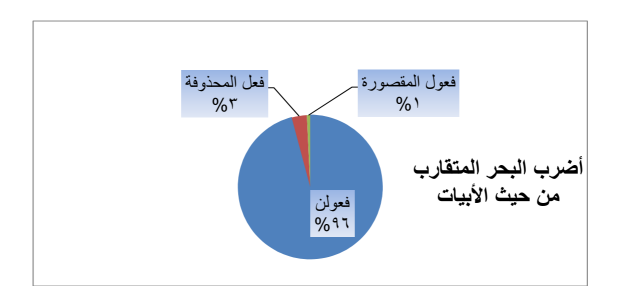
<sup>(</sup>٥) انظر: السابق، صـ٥٨.

<sup>(</sup>٦) انظر: السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٧) الديوان، صـ٧٠٠.

أَقُ ولُ وَحم رَاءُ غَرْنَاطَ ةٍ تَشُوقُ النُّفُوسَ وُتُسْبِي المُهَجُ<sup>(۱)</sup> ومثال الضرب المقصور:

فَ للا غَرْوَ أَنْ جَاءَنِي سَابِقًا إِلَى الأُنْسِ حِبٌّ يَحُثُّ الكُميْتْ(٢)



## ٤- البحر البسيط

يأتي رابعا في عدد النصوص والأبيات ،حيث ورد له من النصوص ثمانية تناصفتها القصائد والمقطعات بنسبة (٦٪) من نصوص الديوان يماثله في النسبة البحر الوافر، لكن الفارق كبير عند النظر إلى عدد الأبيات التي مجموع البسيط منها (١٢٤) بنسبة (٥,٧٩٪) من أبيات الديوان.

وللبسيط التام عروض واحدة هي (فعلن) المخبونة<sup>(۱)</sup>، أما الضرب فهو نوعان ورد كلُّ منهما في شعر ابن الحاج:

الضرب الأول<sup>(۱)</sup> مماثل للعروض وهو الأكثر نصوصا، إذ جاءت سبعة من النصوص الثمانية عليه: أربعة منها من المقطعات الثنائية، وقصيدة من سبعة أبيات، وأخرى من خمسة عشر بيتا، وثالثة من ستة وعشرين، ومن أمثلته:

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٦٥.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٥٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: أهدى سبيل، صـ ٤١

يَاخَيْرَ مَلْكٍ بِهِ الدُّنْيَا قَدِ ابْتَهَجَتْ وَخَيْرَ مُعْتَضِدٍ فِيهَا وَمُنْتَصِرِ (٢) وقوله:

يَا لاَئِمِي فِي الْهَوَى كَلَّفْتَنِي شَطَطًا وَإِنَّنِي بِالْهَوَى مَا زِلْتُ مُغْتَبِطًا (") والضرب الثاني مقطوع وزنه (فعْلن)(أ) وهو الأكثر أبياتا على الرغم من كون الوارد منه نصا واحدا هو قوله:

بَاتَتْ تُحَدِّثُ عَـنْ نَجْدٍ وَمَـا فِيهَـا فَخِلْتُ دُرًّا سُقُوط اللَّفْظِ مِنْ فِيهَا<sup>(٥)</sup> وبلغت القصيدة (٦٩) بيتا.

ويجوز في حشو البسيط الخبن فتكون تفعيلاته (متفعلن) و(فعلن) (١) ، وقد اجتمعا في قوله:

يَا خَيْرَ مَلْكٍ سَمَا بِأَرْضِ أَنْدَلُسٍ <u>وَلِلْجِهَادِ بِهَا</u> نَحْوَ العدَاةِ مَشَى () وفي غيرهما من الأبيات لأنهما مقبولان، لكن لم تأت تفعيلة (مستفعلن) الثانية مخبونة إلا في موضع واحد، وهو الشطر الأول من البيت السابق: يَا خَيْرَ مَلْكٍ سَمَا بِأَرْضِ أَيْدَلُسٍ

وهذا الخبن في هذا الموضع يجيزه العروضيون غير أنه نادر عند الشعراء بما يدل على استثقاله (۱٬۵) وهذا ما فعله ابن الحاج إذ تجنّبه في غير ذلك الموضع، وربما أنه من وضع الناسخ ، إذا يمكن أن يكون الشطر هكذا: يا خَيْرَ مَلْكٍ سَمَا فِي أَرْضِ أَنْدَلُسِ

<sup>(</sup>١) السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ١١٨.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٥١٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: أهدى سبيل، صــ٤٦

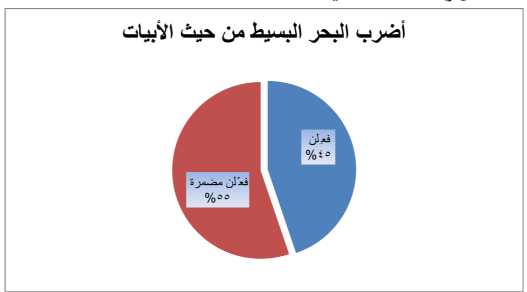
<sup>(</sup>٥) الديوان، صـ٢٠٣

<sup>(</sup>٦) انظر: أهدى سبيل، صـ٤٤

<sup>(</sup>٧) الديوان، صـ ٢٠١

<sup>(</sup>٨) انظر: موسيقى الشعر، صــ٨٣ - ٨٤

وعند العروضيين أن (مستفعلن) تأتي في الحشو مطوية بحذف الرابع، ولم أجده عند ابن الحاج، وهو نادر الوقوع يراها النقاد تغيرا شاذا غريبا (تنفر منه الأذن ولا تكاد تستسيغه)(١)



## ٥- البحر الخفيف.

إنّ هذا البحر وإن كان الخامس من حيث عدد النصوص بثمانية فقط مشتركا مع الوافر فإنه في المرتبة الخامسة منفردا في عدد الأبيات التي بلغت (٩١) بيتا، وكانت نسبة البحر ٦٪ من النصوص، و(٤,٢٥٪) من الأبيات.

ومع هذه القلة فإن للخفيف مزية لدى ابن الحاج تقدمت به على بحري البسيط والمتقارب اللذّين تفوقا عليه في سائر الديوان، وهذه المزية هي أنه الثالث في مجموعته الشعرية "مزاين القصر" بعد الطويل والكامل بنسبة (١٠٪).

وتلك المزاين لها مكانتها وأهميتها لدى الشاعر؛ إذ أبدعها لينافس أنداده من الشعراء في الحظوة والقبول عند السلطان، ومن مجالات التسابق

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ٨٥.

الظفر بشرف الزخرفة المعمارية للقصور حيث شغرت جهات من جدران القصر وأعمدته لتزخرف بها أجود المدائح في الغني بالله (۱)، وقد هندس ابن الحاج إحدى مزاينه من البحر الخفيف لتكون مطواعة عند زخرفتها ومتسقة في نظر من يشاهدها (۱)

وَاحْفَظَا الرَّوْضَ مِنْ تَلَهُّفِ وَجْدِي وَحطاً مَا أَخَافُ يَغْدُو حُطاَما وَانْصُرانِي عَلَى غَزَالٍ سَطا بِي وَلِجا مَا حَمَى وَشُدَّا لِجَاما وَاقْنِصا مَا رَمَى بِأَسْهُمِ لَحْظٍ وَصِدا ما فِي الحَرْبِ أَبْدَى صِداما وقد راعى ابن الحاج الذوق المعماري أكثر من الذوق الأدبي فقد تكلف كثيرا في تلك القصيدة المكونة من(٣٨) بيتا.

أما النصوص المتبقية فهما: قصيدتان، وأربع مقطعات وكانت تلك القصيدتان. كسابقتهما ـ من المزاين، إحداهما (٢٨) بيتا، مطلعها:

أَلِبَ رُقٍ بَدا بِأَكْنَافِ سَلْعِ بِتُّ أَسْقِي الحِمَى بِمُنْهَلِّ دَمْعِ (٢) والأخرى كانت خاتمة المزاين عدد أبياتها (١٧) مطلعها:

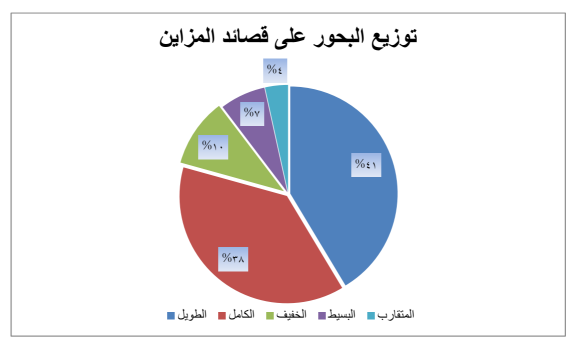
سلَّمَ اللّٰهُ بِالعَقِيقِ مَطَايَا عِنْدَ أَهْلِ الهَوَى لَهُنَّ مَزَايَا (١٠)

<sup>(</sup>١) انظر: الديوان، مقدمة المحقق ، صــ٢٤.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ١٤١ - ١٤٣

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ١٧٧

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ ٢١٦



ويلحظ على القصائد الثلاث الحفاظ على المقدمة الغزلية وبنصيب عال، فالميمية بلغت مقدمتها(١٨)، والعينية بلغت (١٣)بما يقارب النصف في القصيدتين ،أما البائية فقد بدا أن الغزل كان غرضا والمدح جاء عرضا فثلاثة عشر بيتا غزليا تقابلها أربعة أبيات في المديح تجعل القول السابق صحيحا، ويفسر هذا الظهور الذاتي في الخفيف أنه بحر يتسق مع الحياة الحضرية، فقد كان قليلا في الشعر الجاهلي ثم مع الحياة الجديدة وانحسار شعر البداوة أخذ الخفيف في الظهور(۱۱)، وكذلك التفعيلة (فاعلاتن) التي كانت بحورها قليلة الاستعمال كالخفيف والرمل ثم أخذت تأخذ نصيبها وتزاحم البحور الأخرى ،لذلك كان الخفيف مناسبا جدا لابن الحاج وأكثر شحذا لتعبيره.

ومن ميزاته أنه قابل للإيقاعين السريع والبطيء فأساسه:

( فاعلاتن مستفع لن فاعلاتن )

يعطي إيقاعه هادئا لكن مع الخبن وهو حذف الثاني ينطلق البيت في إيقاع أسرع: فعلاتن متفع لن فعلاتن (٢)

(١) انظر: الشعر والغناء في المدينة ومكة لعصر بني أمية، د. شوقي ضيف، دار المعارف،ط٣، صـــ ٨٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، الموضع نفسه.

ومن ميزاته أنه يجمع بين تفعيلتين: إحداهما تقليدية قديمة مستخدمة بكثرة منذ الشعر العربي الأول هي (مستفع لن)، والأخرى (فاعلاتن) التي تجددت وكثرت مع تطور الحياة العربية في العصر الأموي.

وقد التزم ابن الحاج الصحة في العروض والضرب على الرغم من جواز الحذف بأن تصير (فاعلاتن) إلى (فاعلن)(١)

ويظهر الخبن في التفعيلتين خاصة (مستفع لن)<sup>(۱)</sup>، فقليل استعمال ابن الحاج لها كاملة بلا خبن، ففي الميمية لم ترد صحيحة إلا في (١٤) مرة مقابل (٦٢) مرة وردت مخبونة، وقد جاءت مخبونة في شطر وصحيحة في الآخر في هذا الليت:

وَلَقَدْ أَبِهَجَتْ ضُرُوبُ المَعَالِي بِانْتِقَى ما سَامَ الحَسُودَ انْتِقَامَا (٣) وفي القصيدة العينية خُبنت (مستفع لن) في جميع المواضع وعددها (٥٦) سوى ثلاثة، ولم ترد صحيحة إلا مرة واحدة في اليائية:

خَافَ تِ الشُّهْبُ أَنْ يَكُرَّ عَلَيْهَا مِنْهُ بَدْلٌ لِلْوَفْ لِم غَيْرِ الخَزَايَا وممكن أن تعد صحيحة إذا أُشبعت الهاء في قوله:

سلم الله بالعقيق مطايا . . .

ولم يرد التشعيث الذي يحول (فاعلاتن) إلى (فالاتن) في استخدام ابن الحاج للبحر الخفيف.

والسمات السابقة لبحر الخفيف عنده مماثلة لمقطعات هذا البحر ، فلابن الحاج أربع مقطعات، كل واحدة منها على بيتين التزم فيها العروض والضرب الصحيحين ، وليس فيها شيء من التشعيث، وغلّب خبن (مستفع لن) إلا في موضعين هما:

(۲) انظر: موسيقي الشعر، صــ۸۹

(٣) الديوان، صـــ ١٤٣، وفيه: (بانتقام) بدل: (بانتقى ما)، والتصويب من المخطوطة: ورقة ٢٥.

<sup>(</sup>۱) انظر: أهدى سبيل، صـ٧٦-٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: أهدى سبيل، صـ٧٨

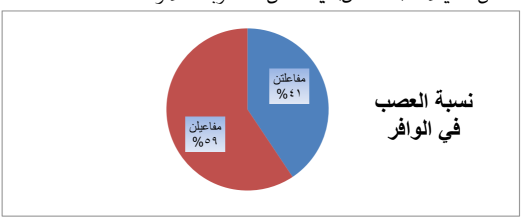
... لَيْسَ يَأْتِي إِلاَّ بِدَمْع هَتُونِ (١) فَهُوَ يَمْشِي مِنْ أُفْقِهِ لَابْن زُهْر (٢) ... فَهُوَ يَمْشِي مِنْ أُفْقِهِ لَابْن زُهْر (٢)

## ٦- البحر الوافر

ورد على هذا البحر القليل من الأبيات بلغت (١٦) ولم تُنظم في شيء من القصائد، بل توزعت على ثماني مقطعات بالتساوي، وهو رابع البحور من حيث عدد المقطعات بعد الطويل والكامل والمتقارب، وهو بحر مرن الصياغة مطرب الإيقاع، يتكون كل شطر منه من تفعيلتين سباعيتين ثم تفعيلة خماسية مرتين: مفاعلتن مفاعلتن فعولن (٣).

ومن مرونته إمكان تسكين الحرف الخامس من مفاعلتن بما يسمى (العصبُ) لتصير التفعيلة (مفاعيلن)<sup>(3)</sup>، وهذا كثير عند ابن الحاج إذ إن نسبة العصب تبلغ ٥٩٪ من ذلك قوله في إحدى مقطعاته:

وَرَوْضٍ مُمْحِلٍ جَدْبِ الْمَرَاعِي سَرِيعِ القَيْظِ وَقَدًا وَالْتِهَابَا حَكَى ابْنَ أَبِي رَبِيعَةَ لاَ شُجُونًا وَلَكِنْ كَوْنَهُ يَهْوَى الرَّبَابَا(٥) فك تفعيلات (مفاعلتن) في النص معصوبة خلا واحدة.



(١) الديوان، صـ٩٥١.

(٢) السابق، صــ١١٧.

(٣) انظر: أهدى سبيل، ص٥٥

(٤) انظر: السابق، صــ٧٤

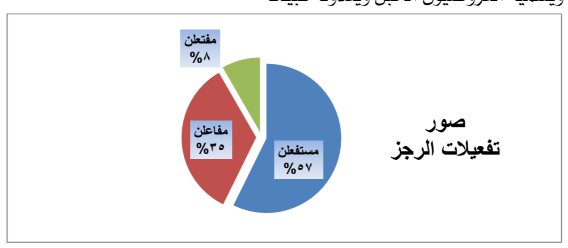
(٥) الديوان، صـ٧٤.

## ٧- بحر الرجز

وقد أتى بحر الرجز مماثلا للبحر الوافر في عدد الأبيات (١٦) لكنه يمتاز بوجود قصيدة بلغت (١٤) ومطلعها:

أَنْجِدْ بِهَا وَمَا حِمَى نَجْدٍ إِذَا أَتْهَمَ سُكَّانُ الحِمَى بِدَارِيَهُ(١) وبقية أبيات الرجز جاءت في مقطعة ثنائية(٢)

وكلا النصين صحيح العروض والضرب مع دخول الخبن كثيرا والطي قليلا، فنسبة الخبن حدف الثاني (٣) و ٣٥٪ ويكاد يغلب على الأبيات مثل: هُمُ عَلَى قُرْبِ وَهُمْ عَلَى النَّوَى أَقْصَى المُنَى وَمُنْتَهَى مُرَادِيَهُ وقد وقع الطي حدف الرابع (٤) وقافية المقطعة ، كما وقع ٣ مرات في: آهًا لِنَفْحٍ مِنْ رُبَا كَاظِمَةٍ ذَكَرَنِي العَهْدَ وَلَسْتُ نَاسِيَهُ ونسبته ٨٪، ولا شك أن الطي أثقل من الخبن وهذا ما يفسر قلته، وهما مقبولان إلا إذا اجتمعا (٥)، وقد اجتمعا في تفعيلة واحدة هي أول هذا البيت: ولَسَيْتُ بَانَهُمْ مِنْ أَدْمُعِي سُحْبًا تَسِحُ الدَّهْرَ مِنْ أَجْفَانِيَهُ ويُسميه العروضيون الخَبل ويعدونه قبيحا(١)



(١) السابق، صـ٥١٠.

(٢) السابق، صــ١٥٣.

(٣) انظر: أهدى سبيل، صـ٧٠.

(٤) انظر: السابق، الموضع نفسه.

(٥) انظر: السابق، صـ٦٢.

(٦) انظر: السابق، صـ٦٦

## ٨- بحر الرمل

آخر البحور بمقطعة واحدة من بيتين:

وامتاز هذا النص بأنه الوحيد الذي استعمل مجزوءا من شعر ابن الحاج. وقد جاءت العروض والضرب صحيحين، ولم يدخل الخبن سوى تفعيلة واحدة تحولت إلى (فعلاتن) وهو حسن (٢)، وباقي التفعيلات قد سلمت من الزحافات.

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ١٣٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: أهدى سبيل، صــ ٦٩.

# ثانيا: الضرورات الشعرية:

وقوله:

يقع الشاعر أحيانا بين قواعد متعارضة يتعذر فيها الجمع بين الميزان العروضي والميزان اللغوي من نحو وصرف وغيرهما، وقد سلك الشاعر على قلة مسلكا في الحركات والحروف والكلمات يخالف قواعد نحوية وصرفية وما ورد به السماع اللغوى؛ وذلك لأجل ضبط الوزن، ومنه:

ا) صرف ما لا ينصرف<sup>(۱)</sup>، وهو أكثر الضرورات في شعره، كقوله:
 مِنَ الْقَوْمِ سَعْدُ الْخَزْرَجِ ابْنُ عُبَادَةٍ أَبُ وهمْ وَحَسْبُ الْقَوْمِ تِلْكَ المَنَاسِبُ
 مُنِيفٌ بإسْمَاعِيلَ مَجْدًا وَيُوسُفٍ وَيُوللًا لَكَ مَنْ مَجْدٍ لَـهُ الْمَجْدُ هَائِبُ<sup>(۱)</sup>

شُهِدْتُ لَقَدْ أَطْلُعْتَ غُرَّ كَتَائِبٍ إِذَا عَرَضَتْ أَذْكَرْنَنَا مَوْقِفَ العَرْضِ (") فالأعلام: (عبادة) و(يوسف) ومنتهى الجموع: (كتائب) حقها أن تمنع من الصرف فلا تتوّن، لكن الشاعر اضطر إلى التنوين لإقامة الوزن، وهذا جائز وكثير في الشعر العربي.

وفي مواضع لم يحتج الشاعر إلى تنوين الممنوع من الصرف بل احتاج إلى جره بالكسرة في القافية؛ حتى يوحد ضبط حركة الروي، كقوله: وَمَا غَائِصٌ فِي الْبَحْرِ يَطْلُبُ دُرَّهُ بِأَطْلُبَ مِنْ لَهُ لِلْعُلُ ومِ وَأَبْحَثِ ثِ<sup>(3)</sup> فالوصف (أبحث) ممنوع من الصرف للوصفية ووزن أفعل، فحقه وقد عُطف على مجرور وأن يجر بالفتحة ولكن لأجل مجرى الروي جُرّ بالكسرة.

٢) تحريك الساكن في القوافي كقوله:

وَسَلِّمْ عَلَى الرَّكْ بِ الْمُلِمِّ بِحَاجِرٍ وَمَهْمَا أَبَاحَ الْمُكْثَ حَادِيهِ فَامْكُثِ

(١) انظر: ضرائر الشعر أو ما يجوز للشاعر في الضرورة، أبو عبد الله محمد بن جعفر التميمي القزاز القيرواني

<sup>(</sup>٢١٤هـ)، تحقيق: د. محمد زغلول سلام و د. محمد مصطفى هدارة، منشأة المعارف، الإسكندرية، صـــ ٨٣

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) السابق ،صــ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) السابق، ص٥٥.

وَإِنَّ لإِحْدَاهُنَّ عِنْدِيَ فِي الْهَوَى مَزَايَا مَتَى تَسْتَلْبِثِ الْوَجْدَ يَلْبَثِ (١)

فقد خُتم البيتان بما يجب تسكين آخره بناءً أو إعرابا؛ ف(امكث) فعل أمر صحيح الآخر مبني على السكون، و(يلبث) مضارع مجزوم لأنه جواب الشرط، ولكنهما حُرّكا بالكسر لإتمام وزن البيت ولأجل حركة القافية.

٣) تسكين المتحرك في القوافي المقيدة، ومنه:

قِيلَ إِنَّ الكمَامَ يَنْفَحُ مِسْكًا قُلْتُ لاَ تَعْجَبَنْ وَزِدْ فِي الْمَنَاهِجْ<sup>(۲)</sup> وهي ضرورة حسنة توافق الوقف بالسكون الذي يكون في سعة الكلام.

٤) حذف الفاء من جواب الشرط مع كونه جملة اسمية (٣):

وَمَا شَمَّ إِلاَّ اللَّهُ هَادٍ وَنَاصِرٌ وَإِنْ تَكُ قَدْ أَحْبَبْتَ إِ<u>نَّكَ</u> لاَ تَهْدِي ('') وَمَا شَمَّ إِلاَّ اللَّهُ هَادٍ وَنَاصِرٌ وَإِنْ تَكُ قَدْ أَحْبَبْتَ إِ<u>نَّكَ</u> لاَ تَهْدِي ('') وهذا كثير لدى الشعراء (٥)

٥) حذف نون مضارع كان المجزوم وقد وليها ساكن (٢)، كما في قوله: وَمَا يَحْسُ نُ الفَحْ رُ بِالقَوْلِ إِنْ يَكُ القَوْلُ إِذْ ذَاكَ فَوْقَ الفِعَ ال (٢) وَمُذف من الفعل النون؛ ف(يكُ) مضارع مجزوم بأداة الشرط الجازمة (إن) وحُذف من الفعل النون؛ فأصله (يكن)، ومن شروط حذفه ألا يليه ساكن، وهو شرط لم يتوافر في البيت؛ إذ جاء بعد الفعل حرف ساكن وهو اللام في (الْقول)، وهذه الضرورة قبيحة لدى بعض العلماء (٨)، لكن من النحويين من أجازها حتى في النثر (٩).

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥٣.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ضرائر الشعر، ابن عصفور الإشبيلي (٦٦٩هـ): علي بن مؤمن، تحقيق: إبراهيم محمد، دار الأندلس، ط٢، ١٤٠٢هـ صــ ١٦٠

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ٤٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: الضرائر وما يسوغ للشاعر دون الناثر، محمود شكري الألوسي(١٣٤٢هــ)، دار الآفاق العربية، مصر ، شرح محمد بمحمة الأثري البغدادي، ط١، ١٩٨٨هــ ، ٩٩٨٠ م، صــ٤٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: ضرائر الشعر، ابن عصفور ، صــ٥١١-١١٦.

<sup>(</sup>٧) الديوان، صــ١٣٨.

<sup>(</sup>٨) انظر: الضرائر، صـ٧٩.

<sup>(</sup>٩) انظر: أوضح المسالك، ٢٤٢/١.

٦) تسهيل الهمزة ، في قوله:

وَالْوَفْرُ يَحْسُنُ عِنْدَ مَ إِلاَّ إِذَا سِيلَ النَّوَالَ فَإِنَّهُ قَدْ يَسَمُجُ (۱) فقد سهّل الهمزة في كلمة (سئل) وهي متحركة وما قبلها متحرك فلا تسهّل، لكنه سهلها من باب الضرورة (۲).

٧) تسكين آخر الكلمة في الحشو وحقها التحريك، وهو لا يجوز عند الأكثر لا نثرا ولا شعرا<sup>(٣)</sup>، فقد سكّن آخر الاسم "يوسف" في قوله:

وَأَخْبَرَ يُوسُفُ جَدَّهُ بِظُهُ ورِهِ غَدَاةً أَتَاهُ وَهُ وَ فِي رَأْسِ غِمْدَانِ ('' وَسُكِّن آخر الفعل المضارع المنصوب في قوله:

وَيَهْنِىء ْ سُيُوفَ الهنْدِ أَنَّ ضِرَابَهُ لِيُنْقِي لَهَا الفَخْرَ الصَّرِيحَ الْمُؤَكَّدَا<sup>(٥)</sup> وحذف الفتحة من آخر المعتل أحسن من حذفها في آخر الصحيح<sup>(٢)</sup>

٨) الاشتقاق المخالف للسماع، فقد جمع رسول على أرسال في قوله:

مُحَمَّدٌ خَاتِمُ الأَرْسَالِ أَوَّلُهَا فِي الفَضْلِ شَمْسُ هَوَاهَا بَدْرُ نَادِيهَا (المُحَمَّدُ خَاتِمُ الأَرْسَالِ أَوَّلُهَا بِكسر الهمزة لتكون مصدرا؛ لعود ولا يمكن أن تعد الكلمة في "أولها"؛ دلالة على أن المقصود جماعة الرسل، ولو كان العود إلى المصدر للزم تذكير الضمير.

وقال جامعًا كلمة (موج) على أمواج:

وَالمَالِيءُ الأَرْضَ الفَضَاءَ كَتَائِبًا كَالْبَحْرِ يَطْمُو وَالمَغَافِرُ أَمْوُجُ أَمُوجُ وَالمَعَافِرُ أَمُوجُ وَالمَعَافِرُ أَمُوجُ أَمُوجُ وَالمَعَافِرُ الصيغة في رجعت إليه من معاجم.

(١) الديوان، صـ٥٥.

(٣) انظر: السابق، صــ١٣٧.

(٤) الديوان، صـ٥٦.

(٥) السابق، صــ٧٨.

(٦) انظر: ضرائر الشعر، ابن عصفور الإشبيلي، صـ.٩٠.

(٧) الديوان، صـ٤٠٢.

(٨) السابق، صــ ٥٩.

وجاء باشتقاق لا يقوم على سماع ولا اطّراد في القافية التالية:

وَمَا لَبِسَ الحُسَّادُ ثَوْبًا يَسُرُّهُمْ وَكَيْفَ يَسُرُّ الثوْبِ وَالثوْبُ وَاسِخُ (١)

٩) حذف بعض أحرف الكلمة، كحذف حرفين في كلمة (إبراهيم) حتى
 صارت إلى ما يلى في هذا البيت:

فِي الزُّهْدِ وَالعِلْمِ الإِلهِي اقْتَدَى بِالشَّيْخِ بَرْهِيمَ الرِّضَا الخَوَّاصِ(٢)

وقد ورد أن من الضرورات حذف بعض أحرف الكلمة<sup>(۱)</sup>، ولم تكن أمثلتها على نمط ما وقع فيه ابن الحاج في (برهيم) وجموع التكسير المخالفة للسماع.

١٠) حذف صلة الموصول في قوله:

وَلَكِنَّهُ فِي جِنَانِ الخُلُودِ سَيُورِقُ حَتَّى يَعُودَ إِلَى مَا أَنَا وَلِكَ مَا اللهِ عَلَى: (إلى ما كان)، فحذف الصلة لانتهاء البيت، وقد أجيز مثل هذا إذا دل على الصلة دليل، أو لقصد الإبهام (٥).

وليس من الضرورة حذف آخر المضارع المعتل تخفيفا بلا جازم، الذي ورد في قوله:

كَمْ يَهْ وِ رَأْسُ عَـدُوِّمِ عَـنْ رُمْحِـهِ فَكَأَنَّهُ حَرْبٌ بِمِخْلَبِ لَقُوَةِ (٢) فقد حذف آخر الفعل (يهو) والأصل يهوي، وهذا جائز في السعة، وقد وردت عليه شواهد من القرآن (٧)، وقد جعله بعضهم من الضرورات (٨).

(٢) السابق، صـــ١٦٦

<sup>(</sup>١) السابق، ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: – ضرائر الشعر أو ما يجوز للشاعر، أبو عبد الله القزاز القيرواني، صـــ١٢٧-١٢٧.

<sup>-</sup> الضرائر، صــــ ٥.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: أوضح المسالك ١٥٠/١ حاشية ٢.

<sup>(</sup>٦) المخطوطة: ٥، وفي الديوان المطبوع كُتِب الفعل بلا حذف، والصحيح ما كان في المخطوطة، وقد احتهد المحقق فتوقع أن أوله (لم) الجازمة بدلا من (كم)، انظر: الديوان، صــ١٥ حاشية ١.

<sup>(</sup>٧) انظر: النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، القاهرة، ط١٦، ١٨٦/١.

<sup>(</sup>٨) انظر: الضرائر وما يسوغ للشاعر دون الناثر، صــ١٢٠.

وقد لحظت الزيادة على الوزن في قوله:

مِنَ الطَّبَلاَتِ اللَّلِئِي مَا زَالَ كَسْرُهَا لَدَى الْبَطَلِ الأَحْمَى يُعَدُّ مِنَ الْجَبْرِ ('' ولعل الزيادة ولو كان مكانها (اللاء) لصحت وزنا كما صحت لغة ('')، ولعل الزيادة من الناسخ.

(١) الديوان، صــ١١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: أوضح المسالك، ١٣١/١.

# المبحث الثاني: القوافي.

لما للقافية عناية فائقة لدى الشعراء لم تكن القافية لدى ابن الحاج محصورة في الأداء الإيقاعي، بل أولاها اهتماما أكبر في بعض النصوص؛ إذ جعلها باعثا لإنشاء قصائد يتمم بها "مزاين القصر"، وهذا ما يفسر أمرين: الأول شمول روي القوافي للحروف كلها سوى واحد، والثاني: وجود قصائد على روى نادر كالصاد والضاد والطاء والظاء.

ولأجل هذا التنوع وتلك الوفرة رأيت مناسبة ذكر أنواع القوافي عنده أولا، ثم التحدث عما عرض لبعض القوافي من عيوب ـ وهي قليلة ـ

## أولا: أنواع القوافي.

تتنوع القوافي عند الشاعر ابن الحاج من حيث عدد حركات الأحرف بين ساكني كل قافية، ومن حيث نوع حروفها وحركاتها، ولقد جاءت القوافي على أربعة أنواع من حيث عدد المتحرّكات بين ساكنيها، على النحو الآتى:

المتراكب: وعدد متحركاته ثلاثة (۱)، ومنه وردت ثمانية نصوص بنسبة
 من الديوان، ومجموع أبياتها (۵۸) بنسبة (۲,۷۱٪)، وسبعة من تلك
 النصوص من البحر البسيط الذي ضربه (فَعِلن) من ذلك قوله:

نَوَى النَّوَى عَلَمُ الدِّينِ الرِّضَى فَأَنَا مِنْ بَعْدِ فُرْقَتِهِ بِالشَّامِ ذُو أَلَمِ (٢) أما النص الثامن فهو من الرجز ضربه (مفتعلن)، كقوله:

أَجْرَى دُمُ وعِي إِذْ جَرَى شَوْقًا لَـهُ فَقُلْتُ هَذَا عَارِضٌ مُمْطِرُنَا (٣) ٢. المتدارك، وعدد متحركاته اثنان (٤) ، ومنه تسعة وثلاثون نصا بنسبة (٣١٪) ومجموع أبياته (٨٠٤) بنسبة (٣٧,٥٥٪)، وهذا النوع يأتى في البحر

\_

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب القوافي، صـ٧٠

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ١٥١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ١٥٣.

<sup>(</sup>٤) انظر كتاب القوافي، صـ٧٠.

الطويل الذي قُبِض ضربه، فصار (مفاعلن) كقوله:

أَكُلُ مَلِيعٍ بِالتَّغَزُّلِ يُبْدَأُ أَلاَ إِنَّ مِثْلِي إِنْ تَغَزَّلَ مُخْطِئ ءُ(١) وَكُلُ مُخْطِئ عُونا وفعل عَالَمُ وفعل عَالَمُ وفعل المتقارب ذي الضرب المحذوف (فعل كقوله:

أَقُ ولُ وَحم رَاء غَرْنَاطَ قِ تَشُوقُ النُّفُوسَ وتُسُبِي المُهَجُ<sup>(۲)</sup> وفي اللهُجُ<sup>(۲)</sup> وفي المُهجُ

يَا نَازِحًا عَبَثَتْ بِهِ أَيْدِي الْبِلَى بِاللَّهِ مَا حُزْنِي عَلَيْكَ بِنَازِحِ (٢) أَبْكِي اللَّيَالِيَ النَّبُوعَ الخَالِيَهُ (٤) أَبْكِي اللَّيَالِيَ النَّبُوعَ الخَالِيَهُ (٤)

٣. المتواتر وله متحرك واحد<sup>(٥)</sup>، وكان هذا النوع من القوافي هو الغالب على شعره فورد منه خمسة وسبعون نصا بنسبة(٦١٪)، بأبيات بلغت (١٢٧٥) بيت بنسبة (٥٩,٥٥٪)، وقد أسهم في هذه الأغلبية كثرة ما نظم على بحور الطويل والمتقارب ذات الأضرب الصحيحة، وعلى هذا قوله:

حَظِيتَ بِعِزِّ الْمُلْكِ وَالشَّرَفِ الْمَحْضِ وَمَكَّنَ تَمْكِينًا لَكَ اللَّهُ فِي الأَرْضِ (١) وَظِيتَ بِعِزِّ الْمُلْكِ وَالشَّرَفِ الْمُرْضِ (١) أَيَا عَجَبًا كَيْفَ تَهْ وَى الْمُلُوكُ مَحَلِّي وَمَوْطِنَ أَهْلِي وَنَاسِي (١) وَيَاسِي (١) وَيَا الخَفيف والرمل والوافر:

الِبَ رُقِ بَدَا بِأَكْنَ افِ سَ لُعِ بِتُ أَسْقِي الحِمَى بِمُنْهَلِّ دَمْعِ (^) الْبَ رُقِ بَدُا وَالْمَ بَكُ الْمِ مَنْهِلِّ مَمْعِ (٩) إِنَّ إِفْ مِنِّي عَرِيكَةُ (٩)

(١) الديوان، صــ٩٣.

\_

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٥٦

<sup>(</sup>٣) السابق، صـ٧٠.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ٥١١.

<sup>(</sup>٥) انظر كتاب القوافي، صـ٧٠.

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ ١٧٣.

<sup>(</sup>٧) السابق، صــ٧٠.

<sup>(</sup>٨) السابق، صـ٧٧.

<sup>(</sup>٩) السابق، صــ١٣٠.

أَيَا ضَوْءَ الصَّبَاحِ أَرْفَقْ بِصَبِّ تَسيلُ دُمُوعُهُ فِي الخَدِّ سَيْلاً('' وَكَذَلُكُ الطويلِ المحذوف ضربه فصار: (فعولن) كقوله:

لمن حلل تلقاء عين أباغ صواهلها تصبو لهن رواغ (٢٠ واغ والكامل المقطوع (فعلاتن) في قوله:

بشرى الإمام بفتح حضرة فاس وتبدّل الإيحاش بالإيناس (٣) والبسيط المقطوع (فعلن) في مثل قوله:

بَاتَتْ تُحَدِّتُ عَنْ نَجْدٍ وَمَا فِيهَا فَيهَا فَخِلْتُ دُرًّا سُقُوط اللَّفْظِ مِنْ فِيهَا ('') 3. المترادف: وهو يخلو من المتحركات (۱۰)، وهو أقل الأنواع؛ فعليه جاءت أربعة أبيات تناصفها نصان، مثاله من الأول قوله:

أَضْحَى وَجِيهُ الدِّينِ أَسْبَقَ سَابِقٍ فِي العِلْمِ وَالعَلْيَاءِ والخُلُقِ النَّزِيهُ (٢) ومن الثاني قوله:

فَلاَ غَلَرْوَ أَنْ جَاءَنِي سَابِقًا إِلَى الأُنْسِ حِبُّ يَحُثُ الكُميْتُ (٧) وقد أهمل ابن الحاج نوعا خامسا: هو المتكاوس الذي يحوي بين ساكنيه أربعة متحركات (٨).

<sup>(</sup>١) السابق، صـ ١٣١.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ ١٨١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٥٩٥.

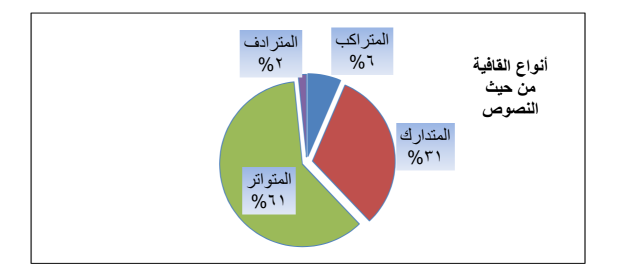
<sup>(</sup>٤) السابق، صـ٢٠٣.

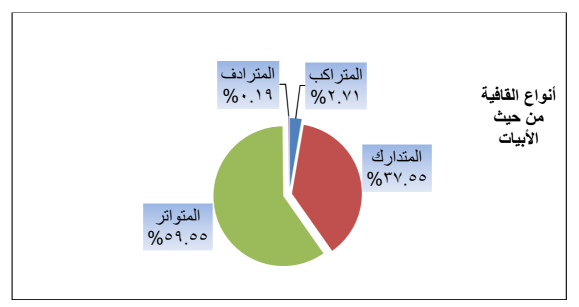
<sup>(</sup>٥) انظر كتاب القوافي، صـ٧١

<sup>(</sup>٦) الديوان، صـ٧٠٧.

<sup>(</sup>٧) السابق، صـ٥٦.

<sup>(</sup>٨) انظر كتاب القوافي، صـ٦٨.





أما أنواع القافية من حيث نوع حروفها، فأول ما يُبدأ به: الروي، فقد التزم ابن الحاج رويا واحدا لكل قصيدة وفق النهج المحافظ، وقد توزعت القصائد في مجموع الديوان وفي مخطوط مزاين القصر على جميع حروف المعجم حتى وُضِعت القصيدة التي مطلعها:

مَا ضَرَّ طَيْفَكَ لَوْ أَقَامَ قَلِيلاً وَلَعَلَّنِي أَشْفِي بِذَاكَ غَلِيلاً تحت (اللام ألف)، ووُضِعت قصيدة أخرى مطلعها:

أَيَا دَارِيَ الأَوْلَى مَنْعَرِجِ اللِّوَى أَعِنْدَكِ عِلْمٌ بِالَّذِي جَرَّتِ النَّوَى (٢)

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٢١٣.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ ٢٠٩.

تحت حرف الواو، لكن حسب علم القافية تصنف القصيدة الأولى من روي اللام، إضافة إلى أن وضع (لا) ضمن حروف المعجم يُقصد به الألف اللينة، وزيدت اللام قبلها (لأنها لا تكون إلا ساكنة تابعة للفتحة، والساكن لا يمكن ابتداؤه)(۱)، أما القصيدة الثانية فتعد من المقصورات التي رويها الألف، وليست من روي الواو فشرط الواو أن تكون مدا أصليا(۲). وفي الصفحة التالية إحصاء مفصل لحروف الروي من حيث عدد النصوص التي أتى عليها كل حرف، وكذلك مجموع الأبيات:

| الأبيات | النصوص | الروي | الأبيات | <b>ب</b> سنا ا | وراا           |
|---------|--------|-------|---------|----------------|----------------|
| 1.0     | 1      | الصاد | 19      | ٢              | الهمزة         |
| ٤١      | ٤      | الضاد | ٤١      | ١              | الألف المقصورة |
| 77      | ١      | الطاء | ١٠٤     | 17             | الباء          |
| 10      | ١      | الظاء | ٤٤      | ٣              | التاء          |
| ٣٢      | ٣      | العين | ٤٥      | ١              | الثاء          |
| 0.      | ١      | الغين | 180     | ٧              | الجيم          |
| Λο      | ٦      | الفاء | 70      | ٦              | الحاء          |
| ۲۸      | ١      | القاف | ٣٢      | ١              | الخاء          |
| 74      | ۲      | الكاف | 712     | ٩              | اال            |
| ١٢٧     | ١٤     | اللام | 70      | ١              | اال            |
| ۱۷٦     | ٦      | الميم | 710     | ١٨             | الراء          |
| 17.     | 11     | النون | ٤٥      | ٢              | الزاي          |
| ٧٠      | ۲      | الهاء | 01      | ٤              | السين          |
| 77      | ٣      | الياء | 10      | ١              | الشين          |

| حروف ذات نص واد | الثاني من حث الأبيات | ا لثاني من حث النصوص | الأكثر نصوصا وأبيا |  |
|-----------------|----------------------|----------------------|--------------------|--|

(۱) سر صناعة الإعراب، أبو الفتح عثمان بن جني(٣٩٢هــ)، تحقيق: د. حسن هنداوي، دار القلم، دمشق، ط٢، ٢هــ، ٢/ ٢٥١.

<sup>(</sup>۲) انظر: أهدى سبيل، صــ٥١١.

وأكثر نظم ابن الحاج على الحروف المشهورة فلم يخرج عما شاع عند الشعراء، ويتصدر روي الراء في عدد النصوص فبلغت (١٨) بنسبة (١٥٪) ثم اللام (١٤) نصا تمثل (١١٪)، يليه روي الباء (١٢) نصا بنسبة (١٠٪)، وبعده روي النون (١١) نصا توازي (٩٪)، ثم الدال (٩) نصوص تمثل (٧٪)

وتعد تلك الحروف الأكثر استخداما في الروي في الشعر العربي ووضعت في المرتبة الأولى من حيث نسبة شيوعها<sup>(۱)</sup>، وهي عند ابن الحاج تمثل ٥٢٪ من نصوصه بما يتجاوز النصف ،أما النصف الباقي فقد تقاسمه حروف مختلفة من حيث الشيوع والندرة، بدءا من الجيم الذي نظم عليه سبعة نصوص بنسبة (٦٪)، فالحاء والفاء والميم لكل واحد ستة نصوص بنسبة (٥٪)، وتلك الأحرف تصنف ضمن حروف الروي متوسطة الشيوع<sup>(۲)</sup> ماعدا الميم، ثم يأتي روي السين والضاد لكل منهما أربعة نصوص بنسبة (٣٪).

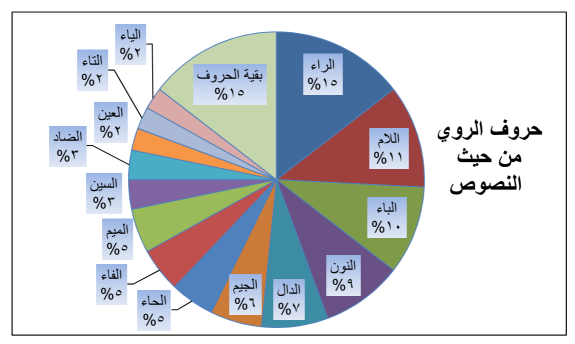
وتأتي حروف الهمزة والزاي والكاف والهاء بنسبة أقل من ٢٪ لكل واحد منها؛ إذ لكل حرف نصان.

وفي المرتبة الأخيرة عشرة حروف ذات نص واحد هي:

الثاء، والخاء، والذال، والشين، والصاد، والطاء، والظاء، والغين، والقاف؛ والقاف؛ والقاف؛ والقاف؛ والقاف؛ للتباه سوى القاف؛ ربما لأن روي القاف يحسن وتبرز جماليته في النصوص الأكثر وجدانية التي يتدفق منها القلق والشوق وألم الفراق، وابن الحاج مقل في هذا.

<sup>(</sup>١) انظر: موسيقي الشعر، صـ٧٥.

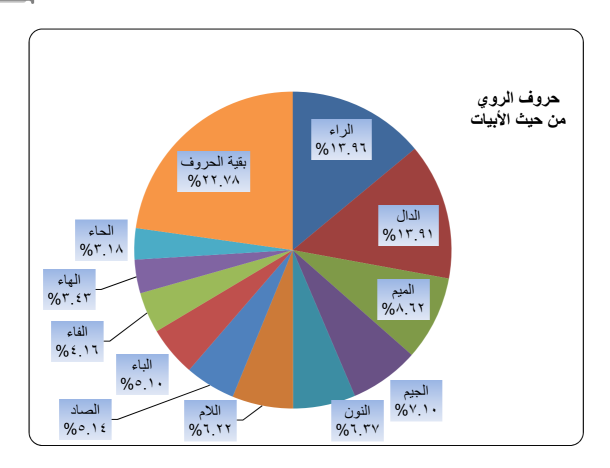
<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، الموضع نفسه.



والترتيب السابق كان وفق الاختيار الموسيقي الذي ألح على الشاعر فجعله يجنح لصوت يبني عليه نصه، ويعتمد عليه في ختم الوحدات الموسيقية.

أما ترتيب حروف الروي من ناحية الضخ التعبيري الذي يحدده عدد الأبيات. فيستمر روي الراء متصدرا بنسبة(١٣,٩٦٪) بمجموع أبيات بلغ (٢٨٥)، يليه روي الدال بفارق بيت واحد؛ فكانت النسبة قريبة جدا(١٣,٩١٪).

ثم تأتي النسب بعد ذلك متقاربة متوالية على نحو تنازلي يتضح في الرسم الآتى.



وثمة سبعة عشر حرفا لم تذكر في الرسم ، لكل واحد منها نسبة تقل عن (٣٪)، أقلها الشين والظاء، واللافت في قلته منها حرف العين.

وقد راعى ابن الحاج في اتخاذه لتلك الحروف رويا جل قواعد علم القافية التي اشترطت لبعض الحروف شروطا، فروي الهاء قد شرطوا أن يسكن ما قبلها حتى يعتد بها (۱)، وهو ما طبقه ابن الحاج في قصيدة:

بَاتَتْ تُحَدِّثُ عَنْ نَجْدٍ وَمَا فِيهَا فَيهَا فَخِلْتُ دُرًّا سُقُوطُ اللَّفْظِ مِنْ فِيهَا (٢) كما استحسن العلماء لروي الكاف أن تكون أصلية من بنية الكلمة (٣)

وكافيّة ابن الحاج<sup>(٤)</sup> كانت قوافيها كلمات حاوية على الكاف في أصلها اللغوي، مثل: (أحلاكا) جمع حلك وهو شدة الظلمة، و(أراكا) يريد

(٣) انظر: كتاب القوافي، صــ١٠٠ــ١٠١.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب القوافي، صـ ٩٦، ٩٨ - ٩٩.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ٧٠٣.

<sup>(</sup>٤) السابق، صــ ١٢٩.

به الشجر المعروف، و(تباكى) و(دراكا) و(أسلاكا)إلى آخره، والأمر ينطبق على مقطّعة رويها الكاف<sup>(۱)</sup>، فكانت قوافيها: (عريكه، سبيكه).

ولا يستحسن بعض علماء القافية أن تعد الميم التي هي جزء من الضمير رويا<sup>(۲)</sup>، ولذلك لم ترد مثل هذه الميم عند ابن الحاج، لكن الذي يخالف فيه ابن الحاج بعض علماء القافية روي التاء حيث استثنوا منها تاء التأنيث، فحصروا الروي في التاء التي من أصل الكلمة، وبعضهم أجاز تاء التأنيث الساكنة التي تلحق الأفعال ومنع المتحركة اللاحقة للأسماء (۳)، وقد وقعت مخالفة ابن الحاج في قصيدته:

ذَا المَدْحُ يَا أُتِي مِنْ أَرِيجِ ثَنَائِهِ بصَحَائِفٍ مَسْ طُورَةٍ مَقْ رُوَّةٍ (١٤)

فقد كانت التاء في جميع قوافي القصيدة ليست من أصل الكلمة بل زائدة للتأنيث وفق الرأي الأشد في اعتبار التاء رويا، باستثناء قافية (مفوت)، أما وفق الرأي الذي فرق بين ساكن التاء ومتحركها وأجاز الأول فلم يمتثل لهذا الرأي سوى قافية واحدة تكررت في بيتين هي: (أشوت)

وربما أن ابن الحاج قد أحس بضعف الروي فالتزم فيه ما لا يلزم، وهو حرف الواو في جميع القوافي قبل التاء ما عدا:

وَالْفَرْعُ لِلأَصْلِ الْمُشَرِّفِ تَابِعٌ طِيبُ الْحَرِيرِ بِطِيبِ أَصْلِ التُّوْتَةِ (٥) وظهر لديه فن: (لزوم ما لا يلزم)(٢) في بعض المقطّعات وعددها ثمانية قد التزم ابن الحاج قبل رويها حرفا غير لازم، منها:

أَيَا مَنْ رَامَ أَخْدَ القَلْبِ مِنِّي بِأَوْتَارِ الْجَنَاحِ بِلاَ جُنَاح

(۲) انظر: أهدى سبيل، صــ٥١١.

<sup>(</sup>١) السابق، صـ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب القوافي، صـ٩٦.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ ٩٤.

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ.٥.

<sup>(</sup>٦) لزوم ما لا يلزم: فن بديعي وهو أن يجيء قبل حرف الروي أو ما في معناه من الفاصلة ما ليس بالازم)، بغية الإيضاح، ٤/ ٨٧.

كَفَانِي حُسْنُ وَجْهِكَ إِنَّ قَلْبِي يَطِيرُ بِهِ إِلَيْكَ بِلاَ جَنَاحِ ('' وقوله:

وَقَالُو أَبُو حَفْسٍ حَوَى الْمُلْكَ غَاصِبًا وَإِخْوَتُهُ أَوْلَى وَقَدْ جَاءَ بِالنُّكْرِ فَقَلْتُ لَهُمْ كُفُّوا فَمَا رَضِيَ الْوَرَى سِوَى عُمَرِ مِنْ بَعْدِ مَوْتِ أَبِي بَكْرِ (٢)

وتعد مقصورة ابن الحاج<sup>(۳)</sup> مثالا تاما لزم فيها ما لا يلزم في الأبيات كلها؛ إذ التزم قبل الألف الواو؛ ولعل العلة السابقة في النص الذي رويه التاء تنطبق هنا أيضا؛ فالألف المقصورة من الحروف القليلة في استعمالها رويا.

وتنقسم القوافي من حيث حركة الروي إلى : مطلقة ومقيدة (٤) ، ولا مقارنة بين القسمين، فنسبة: (٩٥٪) للنصوص ذات القوافي المطلقة، و(٥٪) الباقية للنصوص المقيدة، وهذه النسبة للقوافي المقيدة تتضاءل كثيرا عند الأخذ بعدد الأبيات لتكون (٢,٤٣٪)، وابن الحاج في هذا لا يختلف عن الشائع في الشعر العربى حيث تقل النصوص المقيدة إزاء المطلقة (٥).

ووقع التقييد في ستة نصوص، منها قصيده واحدة هي:

أَيَا دَارِيَ الأَوْلَى بِمُنْعَرِجِ اللِّوَى أَعِنْدَكِ عِلْمٌ بِالَّذِي جَرَّتِ النَّوَى (٢)

وعدد أبياتها (٤١)، وإذا كان الروي ألفا مقصورة فلا بد من أن تكون القافية مقيدة.

أما باقي النصوص فمقطّعات ، ثلاث منها وقعت في روي الجيم، أولها من ثلاثة أبيات (۱) ، والأخريات من بيتين (۱) ، من ذلك:

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٧١.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٧١١.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٧٠٩.

<sup>(</sup>٤) القافية المطلقة هي ذات الروي المتحرك، والمقيدة ذات الروي الساكن، انظر: أهدى سبيل، صــ١١١.

<sup>(</sup>٥) انظر: موسيقي الشعر، صــ٧٨٩.

<sup>(</sup>٦) الديوان، صــ٧٠٩.

<sup>(</sup>٧) انظر: السابق، صـ٥٥-٦٦.

<sup>(</sup>٨) انظر: السابق، صـ٦٦.

أَقُ ول و و حمراء عَرْنَاطَ قَ وَ وَحمراء وَ عَرْنَاطَ قَ وَ وَحمراء وَ عَرْنَاطَ وَ وَقَ وَ وَعِ التاء مقطّعة ثنائية منها:

فَلاً غَرْوَ أَنْ جَاءَنِي سَابِقًا وكذلك في روي الهاء ثنائية أخرى:

أَضْحَى وَجِيهُ الدِّينِ أَسْبَقَ سَابِقٍ عَجِبَ الورَى مِنْ سَبْقِهِ وَتَعَجَّبُوا

تَشُوقُ النُّفُوسَ وَتُسْبِي الْمَهَجْ

إِلَى الأُنْسِ حِبُّ يَحُثُّ الكُميْتُ(١)

فِي العِلْمِ وَالعَلْيَاءِ والخُلُقِ النَّزِيهُ فَأَجَبْتُهُمْ لاَ تُتُكِرُوا سَبْقَ الوَجِيه (٢)

وتنوعت حروف الإطلاق التي تسمى بالوصل في القوافي المطلقة وهذه الحروف هي: الياء والواو والألف والهاء. (٣)

والغالب أن القوافي كانت موصولة بالياء بنسبة (٤٨٪) من نصوص الديوان و(٤٨،٨٤٪) من أبياته، وهذا يعني أن نصف ديوان ابن الحاج كان الروي فيه موصولا بالياء، وأنه هو الصوت الموسيقي المفضل لديه، وجعله المنفذ التعبيري الأخير، ودلالة الياء سواء أكانت طويلة (الحرف) أم قصيرة (حركة الكسرة) ذاتية؛ حيث تعد الياء ضميرًا للمتكلم، وذات ارتباط بالدلالة أنثوية تظهر في ياء المخاطبة، وفي الضمائر التي تُكسر لتُؤنّث: (أنتِ، وكاف الخطاب، وتاء الفاعل)، والذات الأنثوية ـ وصفها ومخاطبتها قد درج الشعراء على اتخاذها مجالا للتعبير عن ذواتهم.

وتأتي الألف ثانية حروف الوصل بنسبة (٢١٪) من النصوص و(٢٧,٧٤٪) من الأبيات، وهذه النسبة التي تتراوح مابين الخُمس والثُلث، تعطي دلالة تعبيرية؛ فإذا كانت الياء ذاتية فإن الألف تحمل تعبيرا إيصاليا؛ فهي أرفع صوتا، كأنّ الذات تبحث من خلالها عن مشارك ومتفاعل في الشعور، يدل على هذا أن أدوات النداء والاستغاثة والندب تُختم بالألف غالبا:

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥٦.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ٧٠٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: أهدى سبيل، صـ١١٢.

(يا،هيا،أيا،وا)؛ ولذلك ظهرت الألف وصلا لقصيدة (۱) قامت على نداء الممدوح، وفيها تعبير عن قلق الشاعر، وقد جعل القاف رويا والألف وصلا؛ كأن القاف تمثّل حال الشاعر القلقة، والألف تمثّل أمله بالممدوح في أن يسمع ويواسي:

أَيَا مَلِكَ الْأَمْ اللَّكِ غَرْبًا وَمَشْ رِقا وَذَا الدُّرَّةِ الغَرَّاءِ دَامَ لَهَا البَقَا وَيَا خَيْرَ مَنْ قَادَ الجيادَ إِلَى الوغَى وَأَرْعَدَ فِي جَوِّ الأَعَادِي وَأَبْرَقَا وَيَا نُحْبَةَ القَوْمِ النَّذِينَ سُعُودُهُمْ أَخَذْنَ عَلَى الأَيَّامِ عَهْدًا وَمَوْثِقَا وَيَا نُحْبَةَ القَوْمِ النَّذِينَ سُعُودُهُمْ أَخَذْنَ عَلَى الأَيَّامِ عَهْدًا وَمَوْثِقَا وَيَا رَجُلَ الحَمَالِ تَعَلَّقًا (٢) وَيَا رَجُلُ الحَمَالِ تَعَلَّقًا (٢) وَيَا خَيْد رَمَرْجُ وَ وَخَيْد رَمُؤَمَّ لِ بِأَحْرَمِ أَخْلاَقِ الحَرَامِ تَخَلَقًا وَوَاحِد لَمَا النَّيْ رَمُومَ لَلْ بِأَحْرَمِ أَخْلاَقِ الحَرَامِ تَخَلَقًا وَوَاحِد لَمُ اللَّهِ عَلْا اللَّهُ مِنْ يَوْمٍ بِهِ الحَوْنُ أَشْرَقًا وَالسَّعْرُ إِلاَّ أَنْ يَحُونَ مُفَلِقًا أَمْ وَلاَيَ يَحُونَ مُفَلّقًا أَمْ وَلاَيَ يَحُونَ مُفَلّقًا إِلَى الشِّعْرُ إِلاَّ أَنْ يَحُونَ مُفَلّقًا أَمْ وَلاَيَ يَحُونَ مُفَلّقًا إِلَى الشِّعْرُ إِلاَّ أَنْ يَحُونَ مُفَلّقًا إِلَى الشَّعْرُ إِلاَّ أَنْ يَحُونَ مُفَلّقًا المَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَى المُونَ مُفَلّقًا اللّهُ الْعَلَى الللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ الللللللللللللللمُ الللللللللمُ اللللللمُ الللللمُ اللللمُ الللللمُ اللللمُ الللم

وقال في ختامها معبرا عن شعوره بالضعف أمام الممدوح:

عَلَى النَّانِي الشَّعْرِ مَنْطِقًا ويجيء وصل الواو ثالثا بنسبة (١٨٪) من النصوص التي بلغت (٢٣)، ويجيء وصل الواو ثالثا بنسبة (١٨٪) من النصوص التي بلغت (٢٣)، و(١٤,٣٤٪) من الأبيات التي عددها (٣٠٧)، وهي تعبر عن صوت جماعي وهو ما يُوجد في الاستخدامات اللغوية لهذا الصوت: كواو العطف، وواو الجماعة، وهي على الضد من صوت الياء المعبّر عن أسى ذاتي مكتم.

ومن القصائد التي وُصِلت بالواو القصيدة الهمزية (٢) التي لم يخل إلا القليل من أبياتها من الإتيان بكلمات دالة على الجمع.

وثمة قصيدتان أخريان غلب على قوافيهما ألفاظ الجمع بصيغة منتهى الجموع، فالأولى<sup>(1)</sup> منهما كان واحدة وثلاثون قافية بصيغة منتهى الجموع

(٢) في هذا البيت وما قبله غلو من الشاعر \_ غفر الله له \_ في المدح على نحو لا يجوز شرعا.

<sup>(</sup>١) الديوان، صـ٩٣.

<sup>(</sup>٣) الديوان، صــ٩٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق، صـ ١٤.

من أربع وأربعين، والثانية (۱) واحدة وعشرون من خمس وثلاثين، وكلا القصيدتين من روي الباء، فكانت القوافي مثل: (القواضب، الكتائب، مناقب، مذاهب...)، وفي الأولى ما يدل على مناسبة جماعية وهي عيد الفطر: ويَهْنِيكَ عِيدُ الْفِطْرِ أَسْعَدُ قَادِمٍ عَلَيْكَ ثُرَاعِي حَقَّهُ وَتُرَاقِبُ

أما الأخرى فقد شارك ابن الحاج في تهنئة الممدوح بشفائه، وهو أمر يهم عامة الناس، فذكر إعلان الخبر على الناس وسير الركائب إلى الممدوح:

شَرِ فَاءُ أَمِ يرِ الْمُ وُمِنِينَ وَإِنَّ هُ لَأَكْرَمُ مَنْ تُحْدَى إلَيْهِ الرَّكَائِبُ وَقَلَ لِمَ نُ وَافَى بَشِيرًا: نُفُوسُنَا فَمَا هِيَ إِلاَّ بَعْضُ مَا أَنْتَ وَاهِبُ

والتهنئة حاضرة في قصيدة وصلت بالواو بما يدل على تناسب الواو ذات الصوت الجماعي مع الجو الاحتفالي الجماعي الذي تقتضيه البشائر والتهاني، ومطلع القصيدة: (بشرى كما طلع الصباح الأبلج(٢))

وكما ظهرت تلك المقامات الاحتفالية في النصوص الموصولة بالواو ظهر فيها أيضا مقام جماعي آخر وهو القتال والعراك مثل:

وَكَرَّ عَلَى أَرْضِ العِدَى بِفَوارِسٍ كَأَنَّهُمُ فِي الْحَرْبِ أُسندٌ غُوالِبُ (٢) وَلُسيَهْنَ مُحْمَرَ البُنُودِ كَأَنَّهَا بِدَمِ الأَعَادِي فِي الحُرُوبِ تُضرَّجُ (٤) وَلُسيَهْنَ مُحْمَرً البُنُودِ كَأَنَّهَا بِدَمِ الأَعَادِي فِي الحُرُوبِ تُضرَّجُ (٤) رَمَيْتَ بِهِمْ إِشْ بِيلِيَهُ وَحُصُونَهَا فَثُلَّتْ عُرُوشُ الْكُفْرِ وَاسْتُتْزِلَ الصَّرْحُ (٥) فقد أخذ وصنْ القتال عدة أبيات من تلك القصائد،

وآخر حروف الوصل حرف الهاء بنسبة (٨٪) من نصوص الديوان فكانت في عددها عشرة، تمثل أبياتها البالغة ٧٨ بيتا ما نسبته (٣,٦٤٪) من أبيات الديوان، وأغلب النصوص ذات القوافي الموصولة بالهاء مقطّعات ، فلم يرد

<sup>(</sup>١) انظر: السابق، صـ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) السابق، صـ٧٥.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ٤٤.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ۸٥.

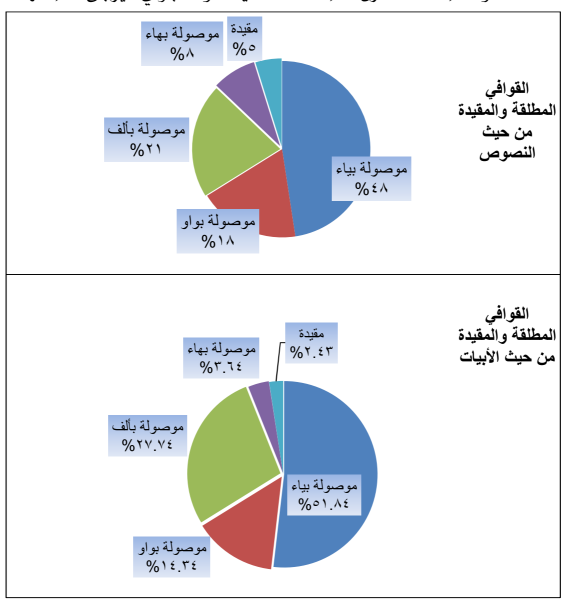
<sup>(</sup>٥) السابق، صـ٧٦.

عليها سوى قصيدتين خلصتا للحزن ولم تكدرها مقاطع المدح الرسمية؛ فكأنه اتخذ من صوت الهاء أنينا لغويا يفيض بالتأوه:

آهًا لِنَفْحِ مِنْ رُبَا كَاظِمَةٍ ذَكَّرنِي العَهْدَ وَلَسْتُ نَاسِيَهُ وَالَهِ فَتَا لِعِيشَةٍ إِلَى الكَرى أَنْ لاَ أَرَاهُ بَعْدَهَا أَنَّى لِيَه (١) ويقول في مرثيته:

> فآهًا عَلَى العَلْيَاءِ والْبَأْسِ والنَّـدَى أَخَـالاَهُ لاَ وَاللَّـهِ مَـا الحُـزْنُ هَامِـدٌ

ثَلاَثُ خِلاَلِ قَدْ أُتِيحَ اخْتِلاَلُهَا عَلَيْكَ وَلاَ بَلْوَايَ يُرْجَى انْتِقَالُهَا(٢)



<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥١٠.

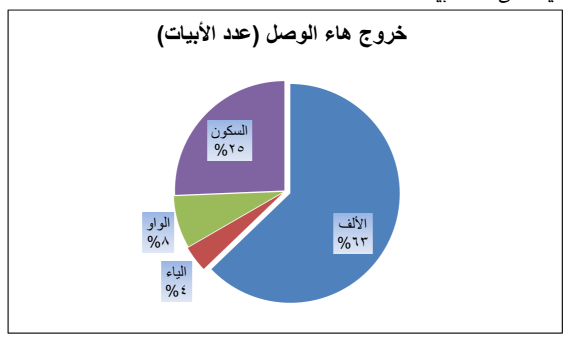
<sup>(</sup>٢) السابق، صــ١٣٤ - ١٣٥.

وكانت هاء الوصل في أربعة نصوص ساكنة منها قصيدة واحدة هي:

أَنْجِدْ بِهَا وَمَا حِمَى نَجْدٍ إِذَا أَتْهَمَ سُكَّانُ الحِمَى بِدَارِيَهُ(١)

أما النصوص الباقية فقد كان لها مد يسميه علماء القافية بالخروج<sup>(۲)</sup> وأكثر ما كان المد بالألف الذي ظهر في نصين أحدهما قصيدة من (٤٧) بيتا التي رثى فيها خاله<sup>(۲)</sup>، كأن الألف تدل على عظم الفجيعة والألم، وتوصل بامتدادها الصوتى الخارج من الجوف ألم الخطب.

والمقطّعات الأخرى كان للواو ثلاث ثنائيات (١) منها، والمقطّعة الأخيرة (٥) للياء على ثلاثة أبيات.



ويبيح علم القافية للشاعر بعض الإضافات إلى قافيته: كالردف(٢) والتأسيس(٧)، وهما من الخيارات الموسيقية التي لا يجب إيجادها كالروي،

(٣) انظر: الديوان صــ١٣٢ والنص الآخر صــ٦٠.

(٦) الردف: (حرف المد الذي يكون قبل الروي ولا فاصل بينهما)، أهدى سبيل، صــ١١٣.

-

<sup>(</sup>١) السابق، صـ٥١٦. والنصوص الأخرى: صـ٧١، ١٣٠، ١٧٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق، صــ٧٤، ١٣٦، ١٨٥.

<sup>(</sup>٥) السابق، صـ۸٥١.

<sup>(</sup>٧) التأسيس: (ألف يكون بينها وبين الروي حرف)، السابق، الموضع نفسه.

لكن يشترط التزامها إذا أوجدا في النص، وللردف والتأسيس غرض مشترك وهو تقوية الصلة الموسيقية بين قوافي النص وتدعيم أثرها الإيقاعي. وقد خلا ما نسبته (٣٩٪) من نصوص الديوان من الردف والتأسيس، وأكثر من ذلك من حيث الأبيات.

أما باقى الديوان فقد توزع على النحو الآتى:

(٤٥) نصا مردوفا بالألف بنسبة (٣٦٪)، بمجموع أبيات تبلغ (٨٠٦) ونسبتها (٣٨٪) كقوله:

إنَّ الخُمولَ تَلُوحُ بَيْنَ عِراص بتَعَلُّ ل العُشَّاق ذَاتِ نَواص(١) - (٧) نصوص مردوفة بالياء، ونسبتها (٦٪)، وعدد أبياتها (١٠٤)، تمثّل (٥٪)، وعلى الرغم من صحة المرواحة بين ردف الياء والواو، إلا أن ابن الحاج لم يفعله إلا في موضع أتى به بردف الواو كقوله:

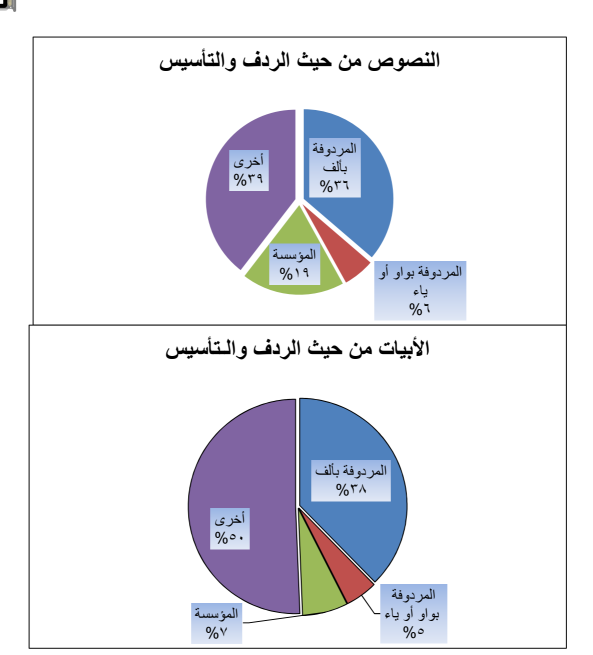
لِيَ جَفْ نُ إِذَا ذُكِ رُتَ مَعِينٌ لَيْسَ يَأْتِي إِلاًّ بِدَمْع هَتُون جَرَّحَ الخَدَّ رَاوِيًا وَهُوَ لاَ يُمْ سِكُ عَنْهُ لأَنَّهُ ابْنُ مَعِين (٢) - (۲۳) نصا مؤسسا بنسبة (۱۹٪)، وعدد أبياتها (۱٤۷)، بنسبة (۷٪)، ومن تلك النصوص أربع قصائد ظهر في ثلاث منها: النزعة القتالية والوصف الحربي والجو المليء بالمغالبة؛ فكانت القافية المؤسسة حافلة بصيغ التفاعل والمفاعلة وصيغة منتهى الجموع، من مثل: (مغالب، غاضب، ضارب) ومن مثل: (القواضب، الكتائب، غوالب)<sup>(٣)</sup> و(رواسخ، يباذخ، شوامخ، مفاسخ)(٤)

<sup>(</sup>١) الديوان، صــ٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) السابق، صــ٩٥١، وجاءت القافية مقيدة في الديوان حسب مصدرها، لكن الصحيح عند العروضيين إطلاقها، وهو ما يميل إليه المحقق في الهامش.

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق، صـ ١٤.

<sup>(</sup>٤) السابق، صـ٧٣.



#### ثانيا: عيوب القافية:

وقع ابن الحاج في مواضع قليلة في بعض عيوب القافية التي ذكرها علماء العروض والقافية، ومنها:

الإيطاء، وهو: (إعادة كلمة الروي دون أن يفصل بين اللفظين سبعة أبيات على الأقل)(()، وظهر هذا العيب في موضعين، الأول في القصيدة الحائية:

لُوَاحِقَ مِنْ نَسْلِ الوَجِيهِ وَلاَحِقٍ هِيَ السُّفْنُ فِي بَحْرِ العَجَاجِ لَهَا سَبْحُ الوَاحِقَ مِنْ نَسْلِ الوَجِيهِ وَلاَحِقِ هِيَ السُّفْنُ فِي بَحْرِ العَجَاجِ لَهَا سَبْحُ مِنَ التَّمِ المَوَّارِ فِيهَا لَهَا سَبْحُ الدَّمِ المَوَّارِ فِيهَا لَهَا سَبْحُ الدَّمِ المَوَّارِ فِيهَا لَهَا سَبْحُ الدَّمِ المَوَّادِ فِيهَا لَهَا سَبْحُ المَّالِقُونَ المَّاسِقُونِ العَبْحُ المَّاسِقُونَ المَّاسِقُ المَّاسِقُ المَّاسِقُ المَّاسِقُ المَّاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَّاسِقُ المَّاسِقُ المَاسُونَ المَّاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقِيقِ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَّاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقِ المَاسِقُ المَاسَقِيقِ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقِيقِ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقِ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقُ المَاسِقُ المَاسِقُ المَاسَقُ المَاسَقُ المَاسَقُ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِ المَاسَقِ المَاسَقِيقِ المُعْلَقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المُعْلَقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسِقِيقِ المَاسَقِيقِ المَاسَق

وليس بين البيتين سوى بيتين، ويلحظ أن الكلمتين متفقتان لفظا ومعنى؛ لأنه لو اختلفتا معنى لاستساغ ذلك بعض علماء القافية (٣).

والموضع الثاني: قوله في القصيدة الصادية:

إِنَّ الخُمولَ تَلُوحُ بَيْنَ عِراصِ بِتَعَلَّلِ العُشَّاقِ ذَاتِ نَوَاصِ الْخُمُونِ وَلَحُرْبُ الْعُيُونِ وَمَتْ بِيضِ سُيُوفِهِمْ وَالحَرْبُ آخِذَةٌ لَهُمْ بِنَوَاصِ (''

فبين البيتين بيتان، لكن هذا الموضع أخف من السابق لاختلاف المعنى ف(النواصي) الأولى: جمع الناصية من الإبل التي ارتفعت في المراعي، والثانية: جمع ناصية الرأس أي مقدمته. (٥)

وندرة الإيطاء عند ابن الحاج دليل على عنايته بالضخ اللغوي والثراء اللفظي.

٢. التضمين، وهو: (تعليق قافية البيت بصدر البيت الذي بعده)<sup>(١)</sup>، فلا يتم
 معنى البيت إلا بما بعده، وفي هذا إخلال بوحدة البيت المعنوية الذي يجعل

<sup>(</sup>۱) أهدى سبيل، صــ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) الديوان، صــ٧٦.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صــ٥٦١.

<sup>(</sup>٥) انظر: لسان العرب، ٢٧٦/١٤.

<sup>(</sup>٦) أهدى سبيل ١٤٢

معنى البيت مفتقرا لما بعده، ويعد هذا العيب قبيحا ومن مواضعه تأخير جواب الشرط<sup>(۱)</sup>، كما في قول ابن الحاج:

فقد جاء الشرط في بداية البيت الأول: (إذا ظَفِرَتْ يَدَاهُ)، ولم يأت جوابه إلا في البيت الرابع بقوله: (قيدت له).

كما أخّر الجواب أيضا في قوله:

لَوْ كُنْتَ تَشْهَدُهُ أَمَامَ بِلادِهِ أَيَّامَ لَمْ تَمْنَحْهُ وَشْكَ تَوَلُّجِ وَلُّجِ وَالْعَرْفَجِ وَإِذِ الْمَنَايَا تَلْتَظِي بِجِهَاتِهَا كَالنَّارِ تُشْعَلُ فِي الغَضَا وَالْعَرْفَجِ لَوْ الْمَنَايَا تَلْتَظِي بِجِهَاتِهَا مَنْقَضَّةٌ مِثل النَّعَامِ الهُدَّجِ (٢) لَرَأَيْتَ لَيْثًا وَالْفَوَارِسُ دُونَهُ مُنْقَضَّةٌ مِثل النَّعَامِ الهُدَّجِ (٢)

ترايب ليب والفوارس دونه منفضه من التعام الهدج فجواب (لو) أتى بعد البيت التالي له وهو قوله (لرأيت) وكرر هذا أيضا لكن بفاصل أقل في القصيدة نفسه، فقال:

وَلَوَ أَنْنِي أَعْطِيتُ كُلِ بَلِيغَةٍ وَبِكُلِّ مَا يَهْوَى الْبَيَانُ إِلَيَّ جِي لَا أَيْسُطُ سَوَى كَفِّ الفَقير الْمُحُوجِ لَأَتَيْتُ بِالتَّقْصِيرِ مُعْتَرِفًا وَلَمْ أَبْسُطْ سَوَى كَفِّ الفَقير الْمُحُوجِ فَالجوابِ (لأَتيت)جاء في البيت التالي لأداة الشرط.

كما أخّر ابن الحاج خبر (ما) عن اسمها، فجعل كلا منهما في بيت، وهما متلازمان في قوله:

مَا الزَّه رُ مُمْتَسَكًا بِأَذْيَالِ الصَّبَا فِي إِثْرِ وَبْلٍ لِلْبِطَاحِ مُدَبِّجِ أَوْفَ لَمُ لَدَيْهِ مَحَاسِنًا مِنْ وَوْقِ رُمْحٍ بِالدِّمَاءِ مُضَرَّج وَفَى لَدَيْهِ مَحَاسِنًا مِنْ رَايَةٍ مِنْ فَوْقِ رُمْحٍ بِالدِّمَاءِ مُضَرَّج وَقَى مُوضَع آخر باعد كثيرا في الفاصل بينهما حيث قال:

<sup>(</sup>١) انظر السابق: ١٢٤

<sup>(</sup>٢) الديوان، صـ ٥٠.

<sup>(</sup>٣) السابق، صــ ٦٤.

أَقْسَـمْتُ مَـا حَسْـنَاءُ طُـرَّةُ دُمْيَـةٍ تَرْنُو إِلَيْكَ بِطَرْفِ أَحْوَر أَدْعَجِ تَمْ أَتَى بِالخبر بعد أربعة أبيات بقوله:

يَوْمًا بِأَشْهَى عِنْدَهُ مِنْ مَشْهَدٍ بسِوَى الْحُسَامِ بِكَفِّهِ لَمْ يُفْرَج

ويُلحظ أن الأبيات السابقة من قصيدة واحدة، وربما أن مناسبتها الحربية، جعلت أبياتها عفوية، ولعل في تكثيف الشاعر للصور وتواليها وما في الأبيات من رصد للأحداث وتقلبات المواقف لا يجعل القاري يحس بالافتقار إلى ختام الحدث، بل ربما يشعر باتساق قصصي أو تصويري، يتفاعل معه ويرى جماليته، ولا يبصر فيه ما يقبّحه علماء القافية.

٣. السنّناد، وهو: (اختلاف ما يراعى قبل الروي من الحروف والحركات)(١)، وقد ظهر لدى ابن الحاج سنادان هما:

أ) سِناد الردف، في قوله:

أَلاَ رُبَّ شَادٍ قَامَ يَضْرِبُ عُودَهُ عَلَى حِينِ لَمْ يُوفِ الْحَبِيبَ بِمَوْعِدِ فَا رُبُّ عُلَى حِينِ لَمْ يُوفِ الْحَبِيبَ بِمَوْعِدِ فَأَضْرَمَ نَارَ الشَّوْقِ بَيْنَ جَوَانِحِي وَلاَ عَجَبٌ أَنْ تُضْرَمَ النَّارُ بِالعُودِ (٢)

لكن بالعودة إلى المصدر تبيّن أن النص خال من هذا السناد، حيث جاءت قافية البيت الأول: (بموعود)<sup>(7)</sup>.

ب) سِناد التأسيس: وجاء في قصيدته التي مطلعها:

عَنِ الْجَزْعِ أَوْ عَنْ سَاكِنِ الْجَزْعِ حَدِّثِ وَبِالْأَجْرَعِ الْفَرْدِ الرَّكَايِبِ لَبِّثِ ('' هذا البيت بقافية احتوت على ألف التأسيس:

فَوَارِسُ مِنْ أَبْنَاءِ سَامٍ تَطَارَحُوا بِأَبْنَاءِ حَامٍ فِي الحُرُوبِ وَيَافِثِ

\_

<sup>(</sup>٢) الديوان، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: الكتيبة الكامنة ٢٦٩/١.

<sup>(</sup>٤) الديوان، صـ ٥٣.



### الخاتمة

عاش أبو إسحاق إبراهيم برهان الدين بن الحاج النميري الغرناطي في القرن الثامن الهجري، وقد وُلد قرب غرناطة بالأندلس، وكان على صلة وثيقة مع الدول القائمة آنذاك في الأندلس والمغرب، وهي: دولة بني نصر بن الأحمر بغرناطة، ودولة بني مرين بالمغرب الأقصى والأوسط، ودولة بني حفص بتونس، فقد عمل تحت رايات هذه الدول، واتصل بملوكها وأعلامها، خاصة أولاها التي بدأ حياته كاتبا لها واختتمها قاضيا وسفيرا فيها.

وترك من الآثار عددا من كتب النثر ونصوص الشعر؛ فهو وإن اشتهر شاعرا فإن له نصيبا وافرا في بعض الحقول العلمية والتأليف، فمن مؤلفاته: "فيض العباب" الذي كان من المراجع المهمة في دراسة حياة الشاعر وشعره، وكان شعره ملتقى عوامل عدة أثرت فيه من ثقافة ورحلات وصلات بحكام عصره.

وبعد معايشتي لإنتاجه الشعري اتضح لي ما يأتي:

- ا. غلبة شعر المديح بأنواعه المتعددة من مديح نبوي ومديح للحكّام ومديح للعلماء، فقد شغل أكثر من نصف الديوان.
  - ٢. لزم المقدمات الغزلية في كثير من قصائده جريا على نهج القدماء.
- ٣. لم يكون بمنأى عن هموم مجتمعه ومعاناة الناس في زمانه من ناحية الضعف السياسي؛ فحفل شعره بما يصور ذلك من ابتهاج بالنصر وإحياء للأمل وتفاؤل بعودة ما سلب كما اتضح في الدراسة الموضوعية.
- تميّز شعره بالتهذيب، فلم يكن يلقي شعره على عواهنه، بل له فيه عناية ملحوظة.
- اتصف بقدرات لغوية فائقة تتعلق بالثراء اللفظي والمهارة الأسلوبية مع استخدام الإشارات العلمية والتاريخية.

- 7. برزت قدرته البلاغية خاصة في الفن البديعي؛ فظهر اهتمامه بالتورية والجناس والطباق وحسن التعليل ورد العجز على الصدر، ولم يكن شعره مفتقرا إلى مظاهر فنون البلاغة الأخرى معانيها وبيانها؛ فقد نوع في الأساليب كالحذف والتقديم والتأخير، واستعمل فنون البيان من تشبيه واستعارة وغيرها.
- ٧. وابن الحاج نموذج لشعراء البديع الذين حوّلوا اللغة من وسيلة تُقاد إلى أداة تقود؛ فالنص عندهم يتوالد لغويا بفنون البديع خاصة الجناس والسجع والطباق والتورية؛ حيث تجلب اللفظة أختها المُجانِسة لها، أو المُناسِبة لسجعتها، أو المتممة لطباقها، أو المحقّقة لتوريتها.
- ٨. ظهرت لديه المطولات الدالة على قريحته الفياضة التي ساندتها غالبا
   أصالة موهبته وغزارة ثقافته، مع وجود المقطعات بكثرة تفوق القصائد.
- ٩. تحرّى الأصالة في الجانب الموسيقي، فلم يُعرف بغير قوالب الخليل
   حتى إن الموشحات لم يرد له فيها شيء، وربما أنه كانت مفقودة.
- 1٠. وابن الحاج من الأعلام الذي ميزوا بين ما للعالم وما للأديب من لغة وأسلوب؛ فلم يطغ النظم وأسلوب العلماء على شعره إلا قليلا على الرغم من كونه طالب علم مرتحل.

وقد عبر ابن الحاج عن هموم جماعية تنتاب الأندلسيين وعن آمال بتوافر الأمان والانتصار والبقاء على التراب الأندلسي، ولعل قراءة الأمل في شعر الأندلسيين المتأخرين يعد ميدانا جيدا لدارسته موضوعيا وفنيا.

وشعر ابن الحاج يثير الهمة إلى دراسة فلسفة الشعر لديه ولدى معاصريه؛ فقد وردت له أبيات عن بواعث الشعر، وعن وظيفته النفسية والاجتماعية، واستدعى كثيرا من الشخصيات الأدبية من كبار الشعراء، وربما أن ظاهرة حديث الشعر عن الشعر موجودة لدى معاصريه.



وقد يكون استلهام الموروث العربي - خاصة المكان - دافعا لقراءة نقدية موضوعية واسعة تحلّل هذه التوجه الذي عم الشعراء الأندلسيين في أواخر عصورهم؛ فجعلوا البيئة النجدية والحجازية مسرحا لتجاربهم الوجدانية. هذا ما بدا لي وما وصلت إليه، راجيا من الله السداد والقبول، والحمد لله أولا وآخرا.

# ثبت المصادر والمراجع

### أولا: المصادر.

- 1) الإحاطة في أخبار غرناطة، لسان الدين بن الخطيب (٧٧٦هـ)، تحقيق محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط٢، ١٣٩٣هـ.
- لأدلة البينة النورانية في مفاخر الدولة الحفصية، أبو عبد الله محمد بن الشمّاع (كان حيا ٨٣٩هـ)، تحقيق: د. الطاهر محمد المعموري، الدار العربية للكتاب، ليبيا، تونس، ١٩٨٤م.
- ٣) أساس البلاغة، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري (٥٣٨هـ)، تحقيق عبد الرحيم على، دار المعرفة، بيروت.
- الإشراف في منازل الأشراف، ابن أبي الدنيا (٢٨١هـ)، أبو بكر عبدالله بن محمد القرشي، تحقيق دنجم عبد الرحمن خلف، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٩٩٠م.
- ٥) أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، ابن هشام الأنصاري (٧٦١هـ)،
   محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا ـ بيروت،
   ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- 7) البديع، عبد الله بن المعتز الخليفة العباسي (٢٩٦هـ)، شرح وتعليق محمد عبد المنعم خفاجي، مكتبة ومطبعة عيسى البابي الحلبي، مصر، ١٣٦٤هـ.
- البرهان في علوم القرآن، بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي
   ١٤٥هـ)، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطاء، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١.
- ♦) تاج العروس من جواهر القاموس، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي
   (١٢٠٥هـ)، تحقيق إبراهيم الترزي، دار إحياء التراث العربي، بيروت،
   ١٩٧١م.

- ٩) تاج المفرق في تحلية علماء المشرق، خالد بن عيسى البلوي (كان حيا
   ٧٦٧هـ)، تحقيق الحسن السائح، صندوق إحياء التراث الإسلامي المشترك
   بين المغرب والإمارات.
- 10) تاريخ ابن خلدون المسمى ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، عبد الرحمن بن خلدون (٨٠٨هـ)، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- 11) تبيين المعاني في شرح ديوان ابن هانئ الأندلسي المغربي، د. زاهد على، مطبعة المعارف، مصر، ١٣٥٢هـ
- 17) جذوة الاقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس، أحمد بن القاضي المكناسي(١٠٢٥هـ)، دار المنصور، الرباط، ١٩٧٣م.
- 17) جمهرة الأمثال، أبو هلال العسكري (٣٩٥هـ): الحسن بن عبد الله بن سهل، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم \_ عبد المجيد قطايش، المكتبة العصرية، لبنان، ط١، ١٤٢٤هـ، ٢٠٠٣م.
- 18) جمهرة أنساب العرب، أبو محمد علي بن سعيد بن حزم الأندلسي(٤٥٦هـ)، تحقيق ليفي بروفنسال، دار المعارف، مصر، د.ت.
- 10) الحلة السيراء، ابن الأبار (٦٨٥هـ) أبو عبد الله محمد بن عبد الله القضاعي، تحقيق د. حسين مؤنس، الشركة العربية للطباعة والنشر، ط١، ١٩٦٣م.
- 17) خزانة الأدب وغاية الأرب، أبو بكر محمد بن حجة الحموي(١٣٨هـ)، تقديم وشرح صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، ، ٢٠٠٩م.
- 1۷) الخصائص، أبو الفتح عثمان بن جني (۳۹۲هـ)، تحقيق محمد علي النجار، دار الهدى، بيروت، د.ت.
- ۱۸) الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، ابن حجر العسقلاني (۸۵۲هـ)، تحقيق محمد سيد جاد الحق، دار الكتب الحديثة، مصر.

- 19) دلائل الإعجاز، عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني(٤٧١هـ)، تعليق وشرح محمد عبد المنعم خفاجي ، مكتبة القاهرة ، ط١، ١٩٦٩م.
- ۲۰) ديوان إبراهيم بن الحاج النميري(كان حيا ٢٧٧هـ)، تحقيق د. عبد الحميد عبد الله الهرامة، المجمع الثقافي، أبو ظبي، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ۲۱) ديوان ابن الرومي: علي بن العباس (٢٨٤هـ)، شرح وتحقيق: عبد
   الأمير على مهنا، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط١، ١٤١١هـ، ١٩٩١م.
- ۲۲) ديوان ابن زمرك، محمد بن يوسف الصريحي الغرناطي(۲۹۸هـ)، جمعه د. أحمد سليم الحمصي، المكتبة العصرية، صيدا- بيروت، ط١، ٨٤١هـ، ١٩٩٨م.
- ٣٣) ديوان ابن فركون(٨٢٠هـ): أبو الحسين بن أحمد القرشي، تعليق محمد ابن شريفة،أكاديمية المملكة المغربية،ط١، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ۲٤) ديوان أبي تمام بشرح الخطيب التبريزي، تحقيق محمد عبده عزام، دار المعارف، مصر، ط٤.
- ۲۵) ديوان أبي نواس: الحسن بن هانئ (۱۹۸هـ)، تحقيق أحمد عبد المجيد الغزالي، مطبعة مصر، ۱۹۵۳م.
- ۲۲) دیوان أعشی همدان وأخباره، (۸۳هـ) تحقیق د. حسن عیسی أبو یاسین، دار العلوم، الریاض، ط۱، ۱٤۰۳هـ ۱۹۸۳م.
- ۲۷) ديوان البحتري: الوليد بن عبيد(٢٨٤هـ)، شرح د. يوسف الشيخ محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- **٢٨**) ديوان الحماسة، أبو تمام حبيب بن أوس الطائي(٢٣١هـ)، تحقيق: أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٨م
- ۲۹) دیوان الشریف الرضي، (۲۰۱هه) صححه د.إحسان عباس، دار صادر، بیروت، ۱۹۹۶م.
- •٣) ديوان النابغة الذبياني، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعارف، القاهرة، ط٣.

- ٣١) ديوان امرئ القيس، دار صادر، بيروت، ط١، ١٣٧٧هـ ١٩٥٧م،
- ٣٢) ديوان بشار بن برد، (١٦٧هـ)، تقديم وشرح محمد الطاهر بن عاشور، مطبعة لجنة التأليف، القاهرة، ١٣٦٩هـ ـ ١٩٥٠م.
- ٣٣) ديوان علي بن الجهم، (٢٤٩هـ) تحقيق خليل مردم بك، دار صادر، ط٣، ١٩٩٦م.
- **٣٤**) ديوان عنترة بن شداد، تحقيق فوزي عطوي، دار المعرفة، بيروت، ط١، ١٣٨٨هـ ١٩٦٨م.
- ۳۵) ديوان لسان الدين بن الخطيب السلماني(۲۷۷هـ)، تحقيق د.محمد مفتاح، دار الثقافة، الدار البيضاء،ط۱، ۱۶۰۹هـ ۱۹۸۹م.
- ٣٦) الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، ابن بسام الشنتريني(٥٤٢هـ)، تحقيق إحسان عباس، الدار العربية للكتاب، ليبيا \_ تونس، ط١، ١٩٨١م.
- ٣٧) ريحانة الكُتّاب ونجعة المنتاب، لسان الدين بن الخطيب(٧٧٦هـ)، تحقيق محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط١، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م.
- **٣٨**) سر صناعة الإعراب، أبو الفتح عثمان بن جني (٣٩٢هـ)، تحقيق د. حسن هنداوي، دار القلم، دمشق، ط٢، ١٤١٣هـ.
- ٣٩) شجرة النور الزكية في طبقات المالكية، محمد بن محمد مخلوف، طبع المكتبة السلفية ١٣٤٩هـ، نشر دار الكتاب العربي، بيروت.
- •٤) شرح الحدود النحوية، جمال الدين الفاكهي(٨٩٩- ٩٧٢هـ)، تحقيق: د.صالح العايد، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، د.ت.
- 13) شرح ديوان الحماسة ، أبو علي أحمد بن محمد المرزوقي (٢٦هـ) ، تحقيق أحمد أمين وعبد السلام هارون ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ط٢ ، ١٩٦٧م.

- **٤٢**) شرح ديوان الخنساء، حمدو طماس، دار المعرفة، بيروت، ط۱، ۱٤۲۳هـ ۲۰۰۳م.
- ٤٣) شرح ديوان المتنبي، (٣٥٤هـ) تعليق ديحيى شامي، دار الفكر العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٧م.
- 33) شرح ديوان زهير بن أبي سلمى، تقديم وتعليق سيف الدين الكاتب وأحمد عصام الكاتب، دار الحياة، بيروت، ١٩٨٦م.
- ٤٥) شرح ديوان عمر بن أبي ربيعة (٩٣هـ) ، تحقيق وشرح محمد محيي الدين عبد الحميد ، مطبعة السعادة ، مصر ، ط٢، ١٩٦٠م.
- **٤٦**) الشعر والشعراء، عبد الله بن مسلم بن قتيبة(٢٧٦هـ)، تحقيق أحمد محمد شاكر، دار المعارف، مصر، ١٩٦٦م.
- ٤٧) الصاحبي ، أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا(٣٩٥هـ)، تحقيق أحمد صقر، طبع عيسى البابى الحلبي وشركاه، القاهرة.
- ٤٨) صبح الأعشى في كتابة الإنشا، أحمد بن علي بن أحمد الفزاري القلقشندي (٨٢١هـ)، تحقيق عبد القادر زكار، وزارة الثقافة، دمشق،١٩٨١م.
- **٤٩**) صحيح البخاري، الإمام محمد بن عبد الله بن إسماعيل البخاري (٢٥٦هـ)، مراجعة وضبط محمد علي القطب وهشام البخاري، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، ٢٠٠٨م.
- •٥) ضرائر الشعر أو ما يجوز للشاعر في الضرورة، أبو عبد الله محمد بن جعفر التميمي القزاز القيرواني (٤١٢هـ)، تحقيق د. محمد زغلول سلام و د. محمد مصطفى هدارة، منشأة المعارف، الإسكندرية.
- 01) ضرائر الشعر، ابن عصفور الإشبيلي: علي بن مؤمن(٦٦٩هـ)، تحقيق إبراهيم محمد، دار الأندلس، ط٢، ١٤٠٢هـ.
- ٥٢) الضرائر وما يسوغ للشاعر دون الناثر، محمود شكري الألوسي(١٣٤٢هـ)، دار الآفاق العربية، مصر ، شرح محمد بهجة الأثري

- البغدادي، ط١، ١٤١٨هـ، ١٩٩٨م.
- 07) العمدة في محاسن الشعر وآدابه ونقده، ابن رشيق القيرواني(٤٥٦هـ): أبو علي الحسن بن رشيق، تحقيق عبد الحميد هنداوي، المكتبة العصرية، بيروت، الطبعة الأولى ٢٠٠١
- ٥٤) عيار الشعر، محمد بن أحمد بن طباطبا العلوي (٣٢٢هـ)، تحقيق د. محمد زغلول سلام، منشأة المعارف، الاسكندرية، ط٣.
- 00) فقه اللغة وأسرار العربية، أبو منصور الثعالبي(٢٩هـ)، ضبط وتعليق د. ياسين الأيوبي، المكتبة العصرية، صيدا بيروت، ط٢، ١٤٢٠هـ- ٢٠٠٠م.
- 07) فيض العباب وإجالة قداح الآداب في الحركة السعيدة إلى قسنطينة والزاب، ابن الحاج النميري (كان حيا ٧٧٦هـ)، دراسة وإعداد د. محمد ابن شقرون، دار الغرب الإسلامي، ط١، ١٩٩٠م.
- ٥٧) قرائن القصر ومحاسن العصر، إبراهيم بن عبد الله بن الحاج (كان حيا ٢٧٧هـ)، مخطوطة مصورة، مركز الملك فيصل للدراسات والبحوث الإسلامية، رقم (٢٩٤٥).
- ٥٨) قواعد الإملاء المسمى المطالع النصرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية، نصر بن نصر الهوريني(١٢٩١هـ)، تحقيق د.عبد الوهاب الكحلة، مؤسسة الرسالة، لبنان بيروت،ط١، ١٤٢٢هـ.
- 09) الكامل في التاريخ ، عز الدين أبو الحسن علي بن محمد بن الأثير (٦٣٠هـ) ، تحقيق عدنان العلي وهيثم طعيمي ، المكتبة العصرية ، صيدا ، بيروت ، ط١ ، ٢٠٠٨ م.
- •٦) كتاب الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، أحمد بن خالد الناصري السلاوي (ت١٣١٥هـ) تحقيق: أحمد الناصري، منشورات وزارة الثقافة والاتصال، ٢٠٠١، الدار البيضاء، المغرب.

- 11) كتاب الخيل، أبو عبيدة معمر بن المثنى(٢٠٩هـ)، مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد- الهند، ط٢، ١٤٠٢هـ.
- 77) كتاب الصناعتين، أبو هلال الحسن بن عبد الله العسكري، (٣٩٥هـ)، تحقيق: مفيد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٨١م.
- 77) كتاب الفروق، أبو هلال الحسن بن عبد الله العسكري (٣٩٥هـ)، تحقيق: د أحمد سليم الحمصيّ ، نشر: جروس برس ، طرابلس، لبنان، ط١ ، ١٩٩٤م.
- **٦٤**) كتاب القوافي، القاضي أبو يعلى بن المحسنّ التنوخي (٤٨٧هـ)، تحقيق د. عونى عبد الرؤوف، مكتبة الخانجي، مصر، ط٢، ١٩٧٨م.
- 70) الكتاب، سيبويه: عمرو بن عثمان بن قنبر(١٨٠هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، ١٤٠٢هـ، ط٢.
- 77) الكتيبة الكامنة، لسان الدين بن الخطيب(٧٧٦هـ)، تحقيق إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، ط١، ١٩٦٣م.
- **٦٧**) الكشاف عن غوامض التنزيل، أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري(٥٣٨هـ)، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وآخر ، مكتبة العبيكان ، ط١ ، ١٤١٨هـ.
- **٦٨**) لسان العرب، ابن منظور (٧١١هـ) أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري، دار صادر، بيروت، ط٦، ٢٠٠٨م
- **19**) اللمحة البدرية في الدولة النصرية، لسان الدين بن الخطيب(٧٧٦هـ)، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٣، ١٤٠٠هـ.
- •٧) المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ضياء الدين نصر الله بن محمد بن الأثير الجزري (٦٣٧هـ) ، تحقيق كامل محمد عويضة ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط١، ١٩٩٨م.

- ٧١) مجمع الأمثال، أبو الفضل أحمد بن محمد بن أحمد النيسابوري الميداني(٥١٨هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٨٨م.
- ٧٢) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء، الراغب الأصفهاني (٧٢هـ): أبو القاسم حسين بن محمد مكتبة الحيدرية، إيران، قُم، ط١، ١٤١٦هـ.
- ٧٣) المحكم والمحيط الأعظم، أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي(٤٥٨هـ)، تحقيق عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠٠٠م.
- ٧٤) مختارات ابن عزيم الأندلسي، علي بن عزيم الغرناطي(القرن الثامن الهجري)، تحقيق عبد الحميد الهرامة، الدار العربية للكتاب، ١٩٩٣م.
- ٧٥) المزهر في علوم اللغة وآدابها ، جلال الدين السيوطي(٩١١هـ): عبد الرحمن بن الكمال أبي بكر، شرح وتعليق: محمد جاد المولى بك وآخرون ، المكتبة العصرية ، لبنان ، ١٩٨٦م.
- **٧٦**) مستودع العلامة ومستبدع العلاّمة، أبو الوليد ابن الأحمر(٨٠٧هـ)، تحقيق محمد التركي التونسي ومحمد تاويت التطواني، جامعة محمد الخامس، الرباط، د.ت.
- ٧٧) المسند الصحيح الحسن في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، محمد بن مرزوق التلمساني(٧٨هـ)، تحقيق د. ماريا خيسيوس بيغيرا، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، ١٤٠١هـ، ١٩٨١م.
- ٧٨) المعجب في تلخيص أخبار المغرب، عبد الواحد المراكشي (٦٤٧هـ)، تحقيق محمد سعيد العريان وآخر، لجنة إحياء التراث الإسلامي القاهرة ١٣٨٣هـ ١٩٦٣م.
- ٧٩) مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، ابن هشام الأنصاري (٧٦١هـ)، المكتبة العصرية، صيدا ـ بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ٨٠) مواسم الأدب وآثار العجم والعرب، جعفر بن محمد البيتي

- العلوي(١١٨٢هـ)، مكتبة المعارف،مصر، ط١، ١٣٢٦هـ.
- (۱۸) نثير فرائد الجمان في نظم فحول الزمان، الأمير إسماعيل بن يوسف بن محمد بن الأحمر(۸۰۸هـ)، دراسة وتحقيق محمد رضوان الداية، دار الثقافة، بيروت، د.ط، ۱۹۶۷م.
- ۱۲۸) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، أحمد بن محمد المقري التلمساني(۱۰٤۱هـ)، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، ١٤٠٨هـ، ۱۹۸۸م.
- ۸۳) الوافي بالوفيات، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي(٧٦٤هـ)، تحقيق أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ، ٢٠٠٠م.
- **١٨**) وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، أبو العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن خلكان(٦٨١هـ)، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت.
- ٨٥) يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر، أبو منصور الثعالبي، عبد الملك بن إسماعيل (٤٢٩هـ)، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٩٧٣م.
- LES NOTES DE VoYAGE D'IBRAHIM B. AL (AN HADJDJ AN NUMAYRI EN L'ANNEE 745 H 1344. Alfred Louis de PREMARE. These de Doctorat.

  UNIVERSITE LYON 2. Octobre 1978.

### ثانيا: المراجع

### أ)الكتب:

- ٨٧) اتجاهات نقد الشعر في الأندلس في عصر بني الأحمر، د.مقداد رحيم، المجمع الثقافي، أبو ظبي، ٢٠٠٠م.
- ٨٨) الآثار الأندلسية الباقية في إسبانيا والبرتغال دراسة تاريخية أثرية، محمد عبد الله عنان، مؤسسة الخانجي، القاهرة، ط٢، ١٣٨١هـ ١٩٦١م.
  - ٨٩) الأسلوبية ، فتح الله أحمد سليمان ، دار الآداب ، القاهرة ، د. ت .
- ••) الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، ط٥، ١٩٨٠م.
- (۱۹) الألسنية التوليدية والتحويلية وقواعد اللغة العربية (الجملة البسيطة ) ، د. ميشال زكريا، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط۲، ١٩٨٦م.
- 97) أهدى سبيل إلى علمي الخليل، محمود مصطفى، مكتبة نزار مصطفى الباز، مكة الرياض، ط٢، ١٤٢٠هـ.
- 97) بغية الإيضاح إلى تلخيص علوم المفتاح، عبد المتعال الصعيدي، مكتبة الآداب، القاهرة، ١٤٢٠هـ.
- **٩٤**) البلاغة العربية (البيان والبديع)، د. وليد قصاب ، دار القلم، دبي، الإمارات، ط١، ١٤١٨هـ.
  - 90) البلاغة فنونها وأفنانها، د.فضل حسن عباس، دار الفرقان، عمان-الأردن، ط٦، ١٤٢٠هـ.
- **٩٦**) البلاغة والأسلوبية ، د . محمد عبد المطلب ، مكتبة لبنان والشركة المصرية ، ط١، ١٩٩٤م.
- 97) التاريخ الأندلسي، عبد الرحمن الحجي، دار الاعتصام، القاهرة، ط١، ١٤٠٣ هـ ـ ١٩٨٣م.
- ۹۸) التصوير البياني دراسة تحليلية لمسائل البيان، د. محمد أبو موسى،

- منشورات جامعة قاريونس، ط١، ١٩٧٨م.
- 99) التكرار الأسلوبي في اللغة العربية، د . السيد خضر، دار الوفاء، المنصورة، مصر، ط١، ٢٠٠٣م.
- ••١) التنافر الصوتي والظواهر السياقية، د . عبد الواحد الشيخ، مكتبة الإشعاع، مصر، ط١، ١٩٩٩م.
- 1٠١) الثنائيات المتغايرة في كتاب دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني، دلخوش جار الله دزه يى، ط١، ٢٠٠٨م.
- 1۰۲) الحب العذري ومقوماته الفكرية والدينية حتى العصر الأموي، د.كامل مصطفى الشيبى، دار المناهل، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ.
- ۱۰۳) الحب المحمدي وترسيخ صورة البطل النموذج في الشعر النبوي، د.عبد السلام الطاهري، ditions IDGL ، ط١، ٢٠٠٤م.
- 1.۱) الحج في الأدب العربي، عبد العزيز الرفاعي، المكتبة الصغيرة ١٦، مطابع الشرق الأوسط، الرياض، ط١، ١٣٩٥هـ.
- 100) دراسات في الأدب الأندلسي، إحسان عباس وآخران، الدار العربية للكتاب، ليبيا تونس، د.ط، ١٣٩٦هـ ١٩٧٦م.
- 1.1 دراسات في علم اجتماع الأدب، دأمل حركة ، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٣م
- 1۰۷) دراسات في فقه اللغة، د.صبحي الصالح، دار العلم للملايين، بيروت، ط١٦، ٢٠٠٤م.
- ۱۰۸) دلالة الألفاظ، د.إبراهيم أنيس، مكتبة الأنجلو المصرية، ط٣، ١٩٧٦م.
- 1.94) الرحلة الأندلسية إلى الجزيرة العربية من القرن الثاني حتى نهاية القرن السادس الهجري، خالد البكر، دون دار نشر، الرياض، ١٤٢٣هـ.
- •11) السيرة النبوية الصحيحة، د.أكرم ضياء العمري، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط ١٤١٢هـ، ١٩٩٢م.

- 111) الشعر الأندلسي في ظلال الخلافة الأموية، د. عبد العزيز العواد، ، مطابع بحر العلوم، الرياض، ط١ ، ١٤٠٢هـ، ١٩٨٢م.
- 117) الشعر والغناء في المدينة ومكة لعصر بني أمية، د. شوقي ضيف، دار المعارف، ط٣.
- 117) الصوتيات والفونولوجيا، مصطفى حركات، المكتبة العصرية، صيدا ـ بيروت، ط١، ١٤١٨هـ .
- 11٤) الصورة الفنية في الشعر الجاهلي في ضوء النقد الحديث، د. نصرت عبد الرحمن، مكتبة الأقصى، عمان، ط٢، ١٩٨٢م.
- 110) الصورة الفنية في الشعر العربي مثال ونقد، د.إبراهيم الغنيم، الشركة العربية للنشر والتوزيع القاهرة ، ط١، ١٩٩٦م.
- 117) الصورة الفنية في النقد الشعري، د.عبد القادر الرباعي، مكتبة الكتاني، الأردن، ط٢، ١٩٩٥م.
- (١١٧) الصورة الفنية في شعر أبي تمام، د.عبد القادر الرباعي، المؤسسة العربية، بيروت، ط٢، ١٩٩٩م.
- (١١٨) الصورة الفنية في شعر امرئ القيس ومقوماتها اللغوية والنفسية والجمالية، سعد الحاوي، دار العلوم، ط١، ١٤٠٣هـ، ١٩٨٣م.
  - ١١٩) العصر الجاهلي، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة، ط٨.
- 11٠) عصر الدول والإمارات الأندلس، د. شوقي ضيف، دار المعارف، القاهرة ط٣.
- 1۲۱) علم الدلالة، د . أحمد عمر مختار، مكتبة دار العروبة، الكويت، ط١، ١٩٨٢م.
  - ١٢٢) علم الأصوات ، د. كمال بشر، دار غريب ، القاهرة ، د.ت.
- ۱۲۳) علم الدلالة ، بيار غيرو ، ترجمة: أنطوان أبو زيد، منشورات عويدات، بيروت ـ باريس، ط١، ١٩٨٦م.
- ١٢٤) علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، د . هادي نهر، عالم الكتب

- الحديث، عمان الأردن، ط١، ٢٠٠٨م.
- 1۲۵) الغزل في شعر بشار بن برد دراسة أسلوبية، د. عبد الباسط محمود، دار طيبة، القاهرة، د.ت.
- ١٢٦) في الأدب الأندلسي، د. جودت الركابي، دار المعارف، القاهرة، د.ت.
  - ١٢٧) في البلاغة العربية، عبد العزيز عتيق، دار النهضة ، بيروت ، د . ت.
- ۱۲۸) القبائل العربية في الأندلس حتى سقوط الخلافة الأموية، د. مصطفى أبو ضيف حمد، دار النشر المغربية، الدار البيضاء، د.ت.
- 1۲۹) المدائح النبوية بين المعتدلين والغلاة، د.محمد بن سعد بن حسين، مطابع الفرزدق، الرياض، ط١، ١٤٠٦هـ.
- 17°) المدائح النبوية ومديح أهل البيت، د. زكي مبارك، مكتبة الشرق الجديد، دمشق، ط٢، ١٩٩٧م.
- ١٣١) مدخل في الصوتيات، عبد الفتاح إبراهيم، دار الجنوب، تونس، د.ت.
- 177) مظاهر الحضارة في الأندلس في عصر بني الأحمر، د. أحمد محمد الطوخى، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، د.ط ١٩٩٧م.
- ۱۳۳) المعجم الأدبي، جبور عبد النور، دار العلم للملايين، بيروت، ط١، ١٩٧٩م.
- 178) معجم البلاغة العربية، بدوي طبانة، دار المنارة، جدة ، دار الرفاعي، الرياض، ط٣ ، ١٩٨٨م.
- 1۳0) المعجم الصوفي، د.محمود عبد الرزاق، دار ماجد عسيري، جدة، ط۱، ۱٤۲۵هـ، ۲۰۰٤م.
- 177) المعجم المفصل في الأدب، د. محمد التونجي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- 177) المعجم المفصل في علوم البلاغة، د . إنعام فوّال عكّاوي، دار الكتب العلمية، بيروت ، ط٢ ، ١٤١٧هـ .
- ١٣٨) المغنى في علم الصرف ، د . عبد الحميد السيد ، دار صفاء ، عمّان ،

- الأردن ، ط١ ، ٢٠٠٩م.
- 179) مقدمة لدرس لغة العرب، عبد الله العلايلي، دار الجديد، بيروت، ط٢، ١٩٩٧م.
  - ١٤٠) موسيقي الشعر، د. إبراهيم أنيس، دار القلم، بيروت، ط٤.
- 181) ميزان الذهب في صناعة شعر العرب، أحمد الهاشمي، تحقيق د.حسنى عبد الجليل يوسف، مكتبة الآداب، القاهرة، ط١، ١٤١٨هـ.
- 18۲) النحو العربي والدرس الحديث، د . عبده الراجحي، دار النهضة العربية، ۱۹۷۹م.
  - ١٤٣) النحو الوافي، عباس حسن، دار المعارف، القاهرة، ط١٣.
- 18٤) نظرية اللغة في النقد العربي، د عبد الحكيم راضي، مكتبة الخانجى، مصر، دت.
- 180) ورقات عن حضارة المرينيين، محمد المنوني، كلية الآداب بالرباط، ط۲، ۱٤۱٦هـ ـ ۱۹۹٦م.

### ب )بحوث المجلات والدوريات:

- ا. أبو إسحاق النميري الغرناطي، عبد القادر زمامة، مجلة المناهل،
   ع٣، جمادى الأولى، ١٤١٠هـ، وزارة الشؤون الثقافية، المغرب.
- ٢. بناء القصيدة العربية في العصر المملوكي (البنية الإحالية) ،
   د.يوسف أحمد إسماعيل ، حوليات الآداب والعلوم الاجتماعية ،
   مجلس النشر العلمي ، جامعة الكويت ، حولية ٢٥ ، الرسالة
   ٢٢٠ ١٤٢٥هـ ، ٢٠٠٤م.
- ٣. دواوين القرن الثامن الهجري بالأندلس تعريف واستدراك، د.عبد
   الحميد عبد الله الهرامة، السجل العلمي لندوة الأندلس قرون من

التقلبات والعطاءات، مكتبة الملك عبد العزيز العامة، الرياض، ط١ ، ١٤١٧هـ.

نجد والحجاز في الذاكرة الأندلسية، د.عبد الله بنصر العلوي، السجل العلمي لندوة الأندلس قرون من التقلبات والعطاءات، مكتبة الملك عبد العزيز العامة، الرياض، ط١، ١٤١٧هـ

## فهرس الموضوعات

| ٤   | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | •   | •    | •    | •    | •   |      | •    | •    |       | •     | •         |       | ندمة            | 111 |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|------|------|------|-----|------|------|------|-------|-------|-----------|-------|-----------------|-----|
| ۱۲  |   | • |   |   |   |   |   | • | • |   |     | •    |      |      |     |      |      |      |       | •     |           | د .   | نهم             | اك  |
| ۱۳  |   | • |   | • |   |   |   | • | • |   |     | •    | •    | •    | •   |      |      | •    | ٠.,   | اعر   | الش       | بئةا  | ۱. ب            |     |
| ۱۳  |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |     |      |      |      |     |      | •    |      | ية:   | ياس   | السر      | حال   | الہ             |     |
| 10  | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |     |      |      |      |     |      |      | .:   | عية   | ئتما  | الاج      | حال   | ال              |     |
| ١٧  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      |      |      |     |      |      |      | .:    | افية  | الثق      | حال   | الہ             |     |
| ۲۱  |   | • |   | • |   |   |   | • | • |   | •   | •    |      | •    |     |      |      | •    |       | •     | 4         | ياتا  | <b>&gt;</b> . Y | ı   |
| ۲١  | • |   |   | • |   | • | • |   | • | • | •   |      | •    | •    |     |      | •    | :0_  | مولد  | به و  | نسب       | مه و  | اب              |     |
| ۲۱  |   |   |   |   | • | • | • |   | • |   | •   |      | •    | •    |     |      | .:   | رته  | وشه   | نبه و | ، ولق     | ئنيته | ś               |     |
| 74  | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |     |      |      |      |     |      |      |      |       |       |           | ىرتە  | أس              |     |
| 77  |   |   |   |   |   | • | • |   | • |   |     |      |      |      |     |      | •    |      | .:    | يمه   | وتعا      | أته   | نث              |     |
| 7 £ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     | .:   | رق   | المش | لی  | نه إ | للات | ورح  | رب,   | المغر | <u> چ</u> | ماله  | أع              |     |
| 77  | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   | ني: | لمري | ان ا | عنا  | ؙؠؠ | ع أ  | ه م  | لاقت | وعا   | اس    | ء للن     | تزال  | اء              |     |
| ۲٧  |   |   |   | • |   | • | • |   |   | • | •   |      |      | •    |     |      | •    | :ر   | دلسر  | الأذ  | إلى       | ِدته  | عو              |     |
| ۲۸  | • |   |   |   |   | • |   |   |   | • |     |      |      |      |     |      |      |      | •     |       |           | اته . | وف              |     |
| 77  |   | • |   | • |   |   |   |   | • |   |     | •    | •    | •    |     |      | عره  | ي ش  | رة فج | لؤثر  | یل ایا    | عواه  | 7.11            | ı   |
| ٣٣  | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |     |      |      |      |     |      |      |      |       |       | :، ع      | ثقافة | וֿ)נֿ           |     |
| ٣٨  |   |   |   |   |   |   | • | • |   |   |     |      |      |      |     |      |      |      |       | . :   | لاته      | )رحا  | ب               |     |
| ٤١  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |     |      |      |      |     | • •  |      |      | .1_   |       | 425       | ۱. ـ  | ( <u> </u>      |     |

| ŧŧ  | • | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • |    | •   | •   | الفصل الأول الموضوعات.    |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-----|-----|---------------------------|
| ٤٥  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |     | المبحث الأول: المدح.      |
| ٤٥  |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |    |     | •   | ١. المدح النبوي:.         |
| ٥٨  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |     | ٢. مدح الحكّام: .         |
| ٧٣  | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |    |     | •   | ٣. مدح العلماء:           |
| ٧٨  |   |   |   | • |   | • | • |   |   |   |   |   |   |    | •   | •   | المبحث الثاني الغزل       |
| 48  | • |   |   |   |   | • | • | • |   | • |   |   |   |    |     |     | المبحث الثالث: الوصف.     |
| ٩٤  | • | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   | • |    |     | •   | ١. وصف الطبيعة:           |
| ١   |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   | • |    |     | •   | ٢. وصف العمران            |
| ١٠٣ |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   | • |    |     | •   | ٣. وصف المعارك            |
| 111 |   |   |   | • | • | • | • | • |   | • |   |   |   |    | •   | •   | المبحث الرابع: الرثاء.    |
| 177 |   |   | • |   |   | • | • | • | • | • |   | • |   |    |     |     | المبحث الخامس: الحكمة.    |
| ۱۲۳ |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |    |     | •   | ١. تأكيد المعاني          |
| ١٢٤ |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   | • |    |     | •   | ٢. النصائح: .   .         |
| ١٢٧ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    | عمة | ىك  | ٣. التكسب بدثار الح       |
| ۱۲۹ |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |    |     | •   | ٤. خلاصة التجربة :        |
| ١٣٢ |   |   | • |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |    |     | ي   | الفصل الثاني البناء اللغو |
| ١٣٣ |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   | ٠, | وتي | لصر | المبحث الأول: المستوى ا   |
| 170 |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |     | أولا: الأداء الحرية       |
| ١٣٦ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |    |     |     | ١. التكرار النوعي         |

| 127   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |    |       |      |      |            |                        | -          |          | <del>ک</del> رار |             |          |    |
|-------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------|----|-------|------|------|------------|------------------------|------------|----------|------------------|-------------|----------|----|
| 1 2 9 |   | • | • | • | • | • |   | • |   |      |    |       |      |      |            | . :                    | مي         | 15       | اء ال            | الأد        | انيا:    | ثا |
| 1 £ 9 |   |   |   | • |   |   |   |   |   |      |    |       |      |      |            | م .                    | التا       | رار      | تڪ               | ال          | -1       |    |
| 107   |   |   |   | • | • |   |   |   |   |      |    |       |      |      | : ر        | قصر                    | الناه      | رار      | تڪ               | ול          | -۲       |    |
| 101   |   | • | • | • |   |   | , | • | • |      | •  |       | ٠ (  | ببي  | <b>ترک</b> | ر ال                   | توء        | المس     | ني :             | لثان        | حث ا     | ÷۲ |
| 109   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |      |    |       |      |      |            |                        |            | . :      | <u>.</u> ف       | لحد         | ولا: ا   | أو |
| ١٦٠   |   | • |   |   | • | • | • |   | • |      |    |       | :    | مية  | لاسي       | ا آ                    | جما        | يخ ال    | ف ي              | حد          | 11.1     |    |
| ١٦٠   | • | • | • | • | • | • |   | • |   |      |    |       |      |      |            |                        | . :        | تدأ      | المب             | مذف         | -        |    |
| 175   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |      |    |       |      |      |            |                        |            | غبر:     | الخ              | عذف         |          |    |
| 170   |   | • |   |   | • | • |   |   | • |      |    |       | . :  | ية   | فعا        | ـة ال                  | جما        | يخ ال    | ف ي              | حد          | JI. Y    |    |
| 170   | • | • | • | • | • | • |   | • |   |      |    | •     |      |      |            |                        | .:         | عل       | الف              | مذف         | _        |    |
| ۱۷۱   |   |   |   | • |   | • |   |   |   | •    |    |       |      |      |            |                        | : (        | اعل      | ل الف            | عذف         | <b>-</b> |    |
| ۱۷۸   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |    |       |      |      | .:         | , به                   | مول        | المض     | ذف               | <b>~</b> (; | <u>ج</u> |    |
| ۱۷۸   |   |   |   | • | • |   |   |   |   |      |    |       |      |      |            |                        | ال         | الح      | ذف               | ) ح         | د        |    |
| ۱۷۸   |   |   |   |   | • | • |   |   | • | فاثة | ست | والار | اء و | لند  | ب ا        | ىىلو                   | بخ أر      | <u>ئ</u> | لحذه             | 11 (_       | ۵        |    |
| ۱۸۰   |   | • | • | • | • | • |   | • |   |      |    | •     |      |      |            |                        | : (        | جمل      | ك ال             | حذف         | ۳. ـ     |    |
| ۱۸۱   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |      |    |       |      |      |            | بر:                    | أخي        | والت     | ديم              | التق        | انيا:    | ثا |
| ١٨٢   |   |   |   |   | • | • |   |   |   |      | :  | مية   | لاب  | لة ا | جما        | ے ال                   | <u>ر څ</u> | أخي      | ، والت           | ديم         | التق     |    |
| ۲۸۱   | • | • | • | • | • | • |   | • |   | .:   | ية | فعل   | ا ا  | جما  | ال-        | <u>و</u><br>ر <u>ي</u> | ؙڂؽ        | التأ     | ديم و            | لتقد        | ۱.۲      |    |
| 198   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |    |       |      |      |            |                        |            |          |                  |             |          | ثا |
| 195   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |    |       |      |      |            |                        |            |          |                  |             |          |    |

| 190 |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   | ی.  | ٢. ما كان لتأكيد المعنر       |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-------------------------------|
| 190 |   |   |   | • |   |   |   | • |   | • | • |   | • |     | ما كان لتأكيد المعنى          |
| 197 |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |     | ما كان لزيادة المعنى .        |
| 199 |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   | 'لي | المبحث الثالث : المستوى الدلا |
| 7.1 | • |   |   | • |   |   | • | • | • |   | • | • | • |     | أولا: أنواع الدلالة :         |
| ۲۰۱ |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |     | ١- الدلالة المعجمية :.        |
| ۲٠٩ |   |   |   | • |   | • |   |   |   |   | • |   | • |     | ٢- الدلالة الصرفية :.         |
| 717 |   |   |   | • |   |   |   | • |   | • | • |   | • |     | ٣- الدلالة الكنائية :         |
| 710 |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |     | ٤- الدلالة المجازية : .       |
| ۲۲. |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • | • |   | • |     | ٥- الدلالة الثقافية : .       |
| 777 |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |     | ثانيا: الحقول الدلالية: .     |
| 77. |   | • |   | • | • |   |   | • | • |   | • | • |   |     | الفصل الثالث التصوير الفني    |
| 771 | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | •   | المبحث الأول: أنواع الصورة.   |
| 771 |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   | • |   |   |     | أولا: التقرير:                |
| 777 |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |     | ثانيا: التشبيه:               |
| 727 |   |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   |   |     | ثالثا: الاستعارة:             |
| 707 | • |   |   | • | • |   |   | • |   |   |   | • | • | ة.  | المبحث الثاني: مصادر الصور    |
| 707 |   |   |   | • |   |   |   | • |   | • | • |   | • |     | "<br>أولا: المصدر الطبيعي: .  |
| 777 |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |     | ثانيا: المصدر الحيواني.       |
| 779 |   | • |   | • |   |   | • | • |   |   | • |   |   |     | ثالثا: المصدر الإنساني.       |
| 779 |   |   |   | • |   |   | • | • |   | • |   |   | • |     | أ) الجانب الشخصى              |

| 777         |   | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • | ري:  | ضار        | ، الح | مانب  | ) الح | ب)         |          |
|-------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------|------------|-------|-------|-------|------------|----------|
| <b>YV</b> £ |   |   |   | • |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      | ايف:       | الثقا | انب   | الج   | ج)         |          |
| <b>۲</b> ۷٦ | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | عي:  | تماد       | الاج  | انب   | الج   | د)         |          |
| 779         |   |   | • | • | • | • |   | • | • | • |   |   |   | • | • |      | . 1        | سية   | الموا | رابع  | ىل اڭ      | لفص      |
| ۲۸۰         |   |   |   |   | • | • | • | • |   | • | • | • | • | • | • |      | ن .        | لأوزا | ل: ا  | الأوا | بحث        | 41       |
| ۲۸۰         |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |            |       | مور . | البح  | أولا:      |          |
| ۲۸۲         |   |   |   | • |   | • | • |   |   | ٠ |   | • | • |   |   |      | ويل:       | الطر  | بحر   | ال    | <b>- \</b> |          |
| 414         |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   | : ر  | عامل       | الدَ  | بحر   | ال    | -۲         |          |
| <b>797</b>  |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   | ٠ |   |   |   |   |   | . (  | ارب        | المتق | بحر   | ال    | -٣         |          |
| 798         |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      | يط         | البس  | بحر   | ال    | - ٤        |          |
| 797         |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |      | فيف        | الخذ  | بحر   | ال    | -0         |          |
| ٣           |   |   |   | • |   | • |   |   |   | • |   | • | • |   |   |      | <u>ن</u> ر | الواه | بحر   | ال    | -٦         |          |
| ٣٠١         |   |   |   | • |   | • |   |   |   | • |   | • | • |   |   |      | • _        | رجز   | مر ال | ٠ بـ  | -٧         |          |
| ٣٠٢         |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |      |            | ىرمل  | مر ال | ٠,    | -Λ         |          |
| ٣٠٣         |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | : | ىرية | الشع       | ات    | ىرور  | : الظ | ثانيا:     |          |
| ٣٠٨         |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   | • |      | وافي       | القو  | نى:   | الثا  | بحث        | <u> </u> |
| ۳۰۸         |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |            |       |       |       |            |          |
| 770         |   |   |   | • |   | • | • |   |   | • | • | • | • | • |   |      | ية:        | لقاف  | وب ا  | عير:  | ثانيا:     |          |
| <b>44</b>   |   |   |   | • | • |   |   |   |   | • |   | • |   |   | • |      | •          |       |       |       | تمة        | لخا      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |            |       |       |       |            |          |
| 227         |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |      |            | اجع   | 119   | ادر ر | المصا      | تىت      |

| ٣٣٣ | • | • | • | • | • | • |  | • | • | • | • | • | • | أولا: المصادر.  |
|-----|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|-----------------|
| 252 |   |   |   | • |   |   |  |   |   |   | • |   |   | ثانيا: المراجع. |